COMO
DISFRUTAR
LA

BIBLIA

UNA GUIA PARA UN MEJOR
ENTENDIMIENTO Y DISFRUTE DE LA
PALABRA DE DIOS

E.W. BULLINGER

EDICION EN ESPANOL PARA ESTUDIO BIBLICO




NOTA EDITORIAL

Este texto se basa en la obra original de E. W. Bullinger.

La presente edicion en espaiol ha sido revisada, corregida y adaptada con fines de estudio biblico,
procurando claridad en el lenguaje y fidelidad al sentido del texto original.

No se presenta como una traduccion literal, sino como una edicion de estudio destinada a facilitar la
comprension del contenido para el lector contemporaneo.




Prefacio

Serd interesante con este trabajo que brevemente describa primero las
circunstancias en las cuales, gracias a Dios, vino a dar origen. Nada mostrard mejor su
albo y objetivo, o0, que tan bien explique su Unico gran propdsito como lo que lleva
consigo su titulo: Como disfrutar de la Biblia.

En otofio de 1.905 me encontraba en una de las capitales mas importantes de
Europa. Habia predicado por la mafiana en la capilla de la embajada y al finalizar el
servicio, mi amigo, el Capellan de Su Majestad Britanica, expresé su profundo pesar
por la ausencia de dos miembros de su congregacion, cuyo desagrado, dijo €l, seria muy
grande cuando descubriesen que se habian marchado en el mismo domingo en que yo
alli me encontraba.

Muy a pesar mio, como esa era una circunstancia que yo no podia alterar de
forma alguna, me senti obligado forzosamente a olvidarla, y regresé a mi hotel.

Por la tarde, me entregaron una tarjeta de visita en mi habitacion, en la cual se
anunciaba un caballero que ocupaba un alto cargo en el gobierno.

En la explicacion del motivo de su visita, comenzd diciendo que habia sido
educado como un Catodlico Romano; y que, algunos afios atrés, llegé a la oficina de su
departamento una copia de The ilustrated London News y, una vez que estaba aprendiendo
ingles en ese tiempo, se mostré naturalmente interesado en leerlo. El nimero contenia
una referencia del funeral de Charles Haddon Spurgeon, ilustraciéon que atrajo su
atencion. La noticia hacia algunas referencias a los sermones del Sr. Spurgeon y a la
fama mundial que habian alcanzado. Esto le llevo a procurar algunas copias de sus
sermones, y esas copias, por la gracia y bendicion de Dios, fueron el motivo de su
conversion.

El estaba por ese tiempo pensando en contraer matrimonio, y sentia la
importancia ahora de encontrar una sefiorita Cristiana para su vida. Al mismo tiempo,
también habia comenzado a frecuentar el servicio en lengua inglesa de aquel mi amigo
el Capellan, y, pasado poco tiempo encontré una sefiorita inglesa, residiendo en aquel
momento en..., y en su debido momento el noviazgo acab6 en casamiento.

La sefiorita, no obstante, era, le dijo ella, “Anglicana”; pero no vio necesidad de
que su futuro marido hiciese ninguna retractacion formal, sino que, por privadas y
publicas razones le avisé de que no hiciese cambios en su religion.

Pero la gracia le habia hecho cambiar tanto que no era el caso, meramente, de que
fuese ¢l quien se aferrase a la verdad, sino que la verdad lo aseguraba a ¢l;
consecuentemente, no descans6 hasta que hubo renunciado, no solamente a la religion
Catolica Romana, sino a todas las religiones que tuvieran que ver con la carne; pues ¢l
habia encontrado su plenitud en Cristo y estaba muy satisfecho con esa plenitud que
Dios le habia otorgado en €l.

Después de su casamiento comenzaron a leer juntos aquellos sermones que habian
sido, por la gracia de Dios, de tan gran bendicion para él y que, poco tiempo después,
también produjo el mismo y feliz resultado en el caso de su esposa. Ambos se
deleitaban juntos en el Sefor.

Pero en poco tiempo, sin embargo, comenzaron a darse cuenta que tenian mucho
que aprender. Leyendo los sermones y la Palabra de Dios, sospecharon que existian
muchos temas en la Biblia de los que habia muy pocas referencias en los sermones. Si
bien era verdad que encontraron la misma sana doctrina, utiles enseflanzas y alimento




espiritual; también era verdad que se depararon con lagunas en relacion a otras verdades
que estaban lejos de conocer.

Ellos hablaron con mi amigo y su ministro, y le explicaron sus dificultades. El les
presto mi libro Las Epistolas a la Iglesia y comenzaron a estudiarlo juntos, y el marido me
dijo, “lo repasamos tres veces, palabra por palabra.” Y eso produjo en nuestras vidas
una gran edificacion. “Pero,” dijo €I, “en breve descubrimos que usted no nos cuenta
todo, hay muchas cosas que asume como si nosotros conociésemos; por eso,
naturalmente, deseamos saber mas al respecto. Asi que, unas semanas atras, resolvimos
tomarnos unas vacaciones en Londres con el fin de procurarlo y conversar consigo
acerca de las cuestiones que habitaban en nuestro corazon.

Cuando llegamos a Londres, me dijo, averiguamos su direccion en la oficina de
The Cristian, y preguntamos por usted. Y nos dimos cuenta, para nuestra desilusion, de
que usted habia viajado hasta aqui, a la misma ciudad de la que nosotros nos
ausentamos para procurarle.

Asi que decidimos volver, y solo regresamos ayer por la noche, pero estdbamos
demasiado cansados para asistir al servicio de esta mafiana.”

Hasta ese momento no me habia dado cuenta que, éstas, eran las dos personas a
las que mi amigo el capellan se habia referido diciendo estar desilusionado con sus
ausencias en el servicio de aquella mafiana, y con el disgusto que estaba seguro les
causaria .

“No perdimos tiempo en procurarle (dijo €él), Y estamos gratos de haberle
encontrado. Debe venir a visitarnos a nuestra casa mafiana.”

“Manana (repliqué) voy a P----.

“OH, no, no puede ir,” dijo €l, y lo dijo en un tal tono de voz y maneras que me
hizo ver que realmente no podia.

Y dije, “No estoy viajando solo, pero mi amigo esta aqui cerca; voy a explicarle el
asunto.”

Rapidamente conclui con mi amigo que el proposito de nuestro viaje fuera por
puro placer, estaba claro que debiamos permanecer y dejar de lado nuestro viaje
proyectado para el dia siguiente. Asi que volvi a encontrarme con ellos y les dije que
estaria con mucho placer en su casa a la mafiana siguiente.

Esto le caus6 una gran felicidad; y habld, ahora més libremente, acerca del gran
deseo que tenia, junto con su esposa, de saber més de la Palabra de Dios.

Nosotros queremos (dijo €él) estudiarla juntos, y que sea tan independiente como
pueda ser de las ensefianzas y tradiciones de los hombres, de hecho,

“Nosotros queremos disfrutar la Biblia.”

“iNosotros queremos leerla, y estudiarla, y entenderla y disfrutarla por nosotros
mismos!”

Esto, por supuesto, sonaba muy dulce a mis oidos, y combinamos que vendria a la
ciudad a la mafiana siguiente temprano para llevarnos hasta su casa en los suburbios.

Llegd después de las ocho, y a las nueve estdbamos sentados todos en vuelta de la
Palabra. Alli estuvimos sentados hasta caer la tarde. En nuestra conversacion preliminar
se hicieron varios comentarios acerca de algunos trabajos que estaban en manos de su
esposa en la ciudad. Y después abrimos nuestras Biblias en Mateos 10:5 y 6, donde lei
las siguientes palabras:-

“Por camino de Gentiles no vaydais... Sino id antes a las ovejas perdidas de la casa de Israel.”




Yo no supe sino un afo mas tarde que mi amigo era partidario natural de la
corriente anti-semitica del partido del gobierno de su pais, de haberlo sabido, esta seria
probablemente la ultima de las escrituras que habria escogido. Pero aunque, en aquel
momento, yo tenia poca conciencia de lo que estaba haciendo, ahora sé que Dios estaba
supervisandolo todo para que se cumpliese Su propio proposito.

La sefiora, rapidamente, exclamé muy honesta, “OH, pero yo voy a los Gentiles.”

Yo repliqué, “Pero usted ve lo que dice esta Escritura.”

Ella dijo, “;No hay otro pasaje que diga para ir a todo el mundo?”

“Si” (repliqué yo); y encontrando ese pasaje, pregunté, “;Y ahora que hacemos
con el otro?”

Ella confes6 su perplejidad y me pidi6 que respondiera a mi propia pregunta.

Y contesté, “Ambos versiculos son las palabras de Dios, y los dos deben ser
absolutamente verdad. No podemos dejar un pasaje de fuera de la Biblia y quedarnos
simplemente con el otro. Ambos son igualmente verdad, no debemos usar una
verdad para suplantar a otra verdad.

Procedi a explicar, aludiendo al conocimiento universal del hecho - que “las
circunstancias alteran los casos™:

Las circunstancias que estan en conexion con el primer pasaje nos permitieron
ver que el Sefor estaba enviando a los doce Apostoles a: proclamar al Rey, y al Reino que
estaba cerca,; mientras que las del otro pasaje nos ensefaron que aquella Proclamacion
habia sido despreciada; el Reino rechazado, y el Rey crucificado. Y pregunté “;No
serian las circunstancias, tan diferentes en caracter y en tiempo, la verdadera causa para
el hecho de que el primer mandato ya no fuese apropiado en la mudanza de las
condiciones?”

Senalé que habia un precepto que visa especialmente nuestra responsabilidad para
con la Biblia siendo como es “La Palabra de Verdad” (2* Timoteo 2:15), ese precepto
impuesto es que debe ser bien dividida. Este mandamiento de dividirla correctamente,
habiéndonos sido dado en conexion con el titulo especifico “la Palabra de la Verdad,”
nos habla, si tenemos oidos para oir, y nos dice que, a menos que dividamos
correctamente la Palabra de Verdad, no solo no vamos a obtener la verdad; sino que
ademas, como obreros de Dios que somos, deberd ser necesario que estemos
“avergonzados.”

Les mostré que, si de hecho desedbamos disfrutar la Biblia, era absolutamente
necesario que dividiésemos correctamente todo lo que lleva consigo, en relacion con su
contenido, asi como también en relacion con sus Tiempos y Dispensaciones.

Para ilustrar este importantisimo deber sefial¢ el tal pasaje de Lucas 9:2 y 3,
comparado con el capitulo 22:36 donde las palabras “PERO AHORA” nos dan el
ejemplo del Sefior mismo, mostrando como ¢l distinguia la diferencia entre las dos
ocasiones.

También hice referencia a Romanos 11 y les hice ver como, por “dividir
correctamente” el contenido, se evita la grave dificultad de suponer que, aquellos de
quién con total conviccion se dice en Romanos 8:39, que es imposible separarles del
amor de Dios, pudiesen ser las mismas personas a las que se refiere el capitulo 11:21,
22, a los que trata, utilizando términos de aviso, diciéndoles que pueden “ser cortados.”
La llave para la solucién del problema estaba en el capitulo 11:13, donde el apostol
establece significativamente que se estaba dirigiendo a los “Gentiles,” como tales, y por
supuesto distintos de los Judios, y, de la Iglesia de Dios:

“Porque a vosotros hablo Gentiles.”




También ilustré el asunto haciendo referencia a Hebreos 6:4-6; y 10:26-30. Pero,
como éste y otros pasajes van a ser tratados al pormenor en las paginas siguientes, no
necesito hacer mas nada ahora que referirlos a mis lectores.

Nuestra conversacion continué (como ya dije) hasta el atardecer, y, como
procedia, mis amigos dificilmente contenian el gran gozo que sentian. Yo, por mi parte,
comencé a darme cuenta de la manera en que deberia corresponder al deseo de mis
amigos acerca de como “disfrutar de la Biblia.”

En mi viaje de vuelta a Inglaterra pensé mucho, y tendida y largamente, acerca de
mi agradable relacién con mis dos nuevos amigos; me quedé obsesionado pensando
que, lo que ellos necesitaban, miles de personas lo necesitaban también; y que la basta mayoria
de los lectores de la Biblia que estan llenos del mismo profundo deseo de “disfrutar de
la Biblia,” se encontraban las mismas dificultades para alcanzar ese deseo.

Poco tiempo después de mi regreso a Inglaterra mis pensamientos comenzaron a
tomar forma y, finalmente se resolvieron en lo que ahora aparece en la “Lista de
Contenidos”, y los cuales, en el Septiembre siguiente, tuve el grato placer de repasar
con mis NUEevos amigos.

Los visité otra vez en su hogar éste Septiembre (1.907), y tuve el placer de leer
con ellos la prueba de este “Prefacio,” para que pueda registrar fielmente todo lo que
felizmente habia sucedido.

Esta explicacion sobre el origen de este trabajo muestra que no se podria haber
escogido mejor titulo, ni se hubiese podido, con otro, describir tan bien su objetivo o
explicar su finalidad. Mi oracién es que, el mismo Espiritu que inspir6 las palabras en
las Escrituras de la Verdad, las inspire también en el corazon de mis lectores y que sean
la causa por la cual cada uno diga (con David), “Me regocijo en tu palabra como el que
halla muchos tesoros” (Salmos 119:162): y a exclamar (con Jeremias), “Fueron halladas
tus palabras y yo las comi, y Tu Palabra me fue por gozo y alegria de mi corazon”
(Jeremias 15:16.)

Fue esta combinacion de la “PALABRA” y de “LAS PALABRAS,” que se da
tanto aqui como en Juan 17:8 y 17, que me sugirieron el subtitulo: “La Palabra y las
palabras; Como estudiarlas”

La 1* parte trata con la “Palabra” en su totalidad. La 2* parte trata con las
“palabras,” y bajo doce Cénones, se dan los métodos necesarios que deben ser
observados y seguidos si deseamos entenderla, y disfrutarlas. Un variado nimero de
ilustraciones son dados en cada una de sus divisiones; estas ilustraciones no son
exhaustivas; y deben ser entendidas solamente como una guia para el estudio posterior.

Este trabajo deberia ser seguido cuidadosamente con una Biblia a mano, para
poder verificar las afirmaciones que contiene, y para introducir notas en sus margenes
de uso posterior.

Esto puede ser hecho individualmente; pero, aln seria mejor, en pequeiias
reuniones de clases con el propdsito de que, cada punto, pueda ser mas claro y
provechoso debido al estudio mutuo y su discusion.

Con la esperanza de que este curso serd adoptado por sus muchos lectores en
muchos paises y regiones, ha sido disefiado finalmente este trabajo.

Mis agradecimientos van tanto para aquellos que, escuchando su proyeccion,
ayuden financiera y voluntariamente a su publicacién: y sobre todo al “Dios de toda
gracia” y “al espiritu de sabiduria y entendimiento” para que se lleve a cabo con mucho
éxito.

ETHELBERT BULLINGER.




INTRODUCCION

]

“No solamente de pan vivira el hombre, sino de toda palabra que sale de la boca de Dios.’
Deuteronomio 8:3

Esta declarado que la PALABRA y las PALABRAS de Jehova constituyen el
alimento natural de la Nueva naturaleza.

Asi como sucede en la esfera natural, asi también en la espiritual, el deseo (o
apetito) por la comida que es el soporte propio de cada uno respectivamente, es el signo
de la salud natural y espiritual.

Tener atencion a la dieta esta llegando a ser cada vez mas y mas reconocido como
esencial para la nutricion y el crecimiento.

Una baja condicion en la salud fisica se produce cuando no tomamos en cuenta
las leyes naturales de una dieta saludable. Asi como eso nos lleva a adquirir “hébitos de
drogas” o a un inmoderado uso de estimulantes en la esfera natural; asi también, la mala
condicion en la salud espiritual se produce por una alimentacién impropia o a la
negligencia del alimento necesario, el cual es la Palabra de Dios; y al final se recurre a
todas las incontables modas y ndveles métodos, asi como a las pesadas advertencias que
nos ofrece el mundo religioso, con el intento de remediar los inevitables resultados.

La Raiz de todos los males que abundan en la esfera espiritual, hoy en dia,
asientan en el hecho de que la Palabra y las palabras de Dios no estan a ser comidas,
digeridas, y asimiladas como deberian ser.

Si nos preguntamos, ;Por qué sucede esto? La respuesta esta en que: la Biblia no
se disfruta porque la Biblia no se entiende. - Los métodos y reglas necesarios por los que se
alcanza su buen entendimiento no han sido conocidos o seguidos; por eso la Biblia es
un libro descuidado por la mayoria.

La pregunta que Felipe dirigi6 al Eunuco (Hechos 8:30, y 31) todavia se
encuentra vigente hoy en dia:

“Pero entiendes lo que lees?”

Y la respuesta del Eunuco también:

“ r d 4 . l ~ ? »
Y como poare st aiguno no me ensenare:

Las paginas siguientes fueron escritas con el proposito de fornecer esa “Guia.”
Ciertos Canones o principios son colocados, y se ilustra cada uno aplicandolo en ciertos
pasajes por via de ejemplos. Estos deben ser entendidos y tomados solamente como
ejemplos; y los principios envueltos son entendidos para ser utilizados, con la
elucidacion de otros pasajes, en el curso del estudio de la Biblia.

La Palabra de Dios es inagotable, es, por eso, que ni es util, ni de hecho
practicable extender estos ejemplos mas alla de ciertos limites.

Por la aplicacion de estos doce simples canones o reglas, otros pasajes y asuntos
pueden ser tomados y seguidos tanto con placer como con provecho — asuntos que son
muchas veces materia de controversias y conflictos.

Tenemos que recordar que la Biblia no es un libro de Ciencia pura por un lado, ni
es un libro de Teologia por el otro. Aunque toda su Ciencia no solamente sea verdad,




sino que, ademads, todos sus estatutos son los fundamentos de toda verdadera Ciencia. Y
es Teologia en si misma; ya que contiene todo lo que podemos saber acerca de Dios.

La bruma que ahora paira sobre su inteligente estudio proviene actualmente de lo
mismo que le sucedia a los Judios de la antigliedad — “La Palabra de Dios ha sido
invalidada por las tradiciones de los hombres” (Mateos 15:1-9).

Asi sucede en algunas de las cuestiones mas importantes, especialmente en
cuestiones tales como la Psicologia Biblica, estamos, todavia, en lo que el gran Lord
Bacon denomind “un desierto.” Y alude a aquellos “desiertos” en historia, donde el
descubrimiento y la investigacion han venido a quedarse estancados, y obtenemos
escolares en vez de filoésofos; y clérigos en vez de descubridores.

La Reforma vino como un oasis después de uno de esos desiertos. Hombres
fueron enviados desde las pantanosas y podridas pozas de la tradicion hasta el
manantial de la fuente de la verdad, pero en tan solamente dos o tres generaciones la
Iglesia se volvio al desierto otra vez; Credos, Confesiones, y Catecismos volvieron a
ocupar el lugar de la Biblia; el método inductivo del estudio de la Biblia fue
abandonado, y, como resultado, hoy e n dia muy raramente es entendida.

Una buena parte nace por “Catélico consentimiento” o la “La Voz de la Iglesia.”
Otras veces de la misma manera por el dictamen de algunas mentes mas licidas.
Agustin, Lutero, Calvino, Darby, y Newton se sorprenderian hoy en dia al encontrar
que aquellos que cuestionan lo que ellos creian, sean tratados como culpables de
presuncion, y de un pecado a ser punido con la excomunion!

Estos buenos hombres jamas pensaron que las inferencias que ellos extrajeron de
la Biblia pudiesen llegar a ocupar una posicion de casi igualdad con la Biblia misma.

El resultado de todo esto es bastante previsible y evidente. Controversias,
amarguras, y divisiones han sido engendradas. Estas han sustituido y tomado el lugar
del simple estudio de la Palabra. Todo el estudio ha tenido que ver mas con el objetivo
de buscar un soporte para la defensa de una u otra parte de estas divisiones, en vez de
con el objetivo de descubrir lo que Dios nos ha verdaderamente revelado y escrito para
nuestro aprendizaje.

Si fracasamos a la hora de entender las Escrituras dejamos de alimentarnos de
ellas; entonces, como consecuencia natural, y en proporcion inversa, sucumbimos y nos
sometemos a “las doctrinas de los hombres,” y finalmente obtenemos un desierto
teoldgico.

El Obispo Butler ha apuntado el camino de vuelta a la tierra de la abundancia y
del deleite. Ha mostrado que el tnico camino para el estudio de la Palabra de Dios es el
mismo camino en que se estudia la ciencia fisica. El dice en su Analogia : “En si mismo,
el esquema total de la Escritura todavia no ha sido comprendido, por tanto, si alguna
vez viene a ser entendido antes de la restauracion de todas las cosas, y sin milagrosas
interposiciones, deberd ser por la misma via que se llega al conocimiento natural, por la
perseverancia y progreso del aprendizaje en libertad, y por medio de personas
particulares que atiendan, comparen, y persigan sugerencias y avisos dispersos en ella,
las cuales son desechadas y menospreciadas por casi todo el mundo en general.”

Sobre este mismo asunto otro escritor senald, ‘“Por tanto, el camino del
descubrimiento todavia se mantiene abierto para nosotros en cuanto a los asuntos
Divinos si tenemos simplemente el coraje moral de ir a donde mana la fuente de la
verdad, en vez de llenar nuestros vasos con lo que diga este o aquel compendio de
verdad de cualquier doctor... El método inductivo del Obispo Butler de investigar en el
interior de la escritura seria mas comun si no hubiéramos llegado tan lejos, como
encantados por la sombra de unos pocos grandes nombres. “Y no es para maravillarse,”
anade el Obispo Butler, “que siendo un libro que ha estado tanto tiempo en posesion de




la humanidad, conteniendo tantas verdades, todavia se mantenga por descubrir?”” Una
tal declaracion es propia y digna de Butler. Es solo un filésofo que puede permitirse el
tiempo y la prescripcion. La mayor parte de la humanidad piensa que piensa; consiente
y supone que argumenta; se vanaglorian en si propios pensando que se mantiene por si
mismos, cuando lo que han hecho verdaderamente ha sido ir desarrollando ensefianzas
de naturaleza humana, con una conviccion que dificilmente pueden llamar suya. Asi ha
sido y sera siempre. Los asuntos Divinos de la Palabra no son excepcion, sino antes
bien un ejemplo. Mientras mas dificil sea el asunto, y mas serias las consecuencias del
error, mayores las aversiones de la mayoria son a lo que se denomina “mentes de
hombres perturbados,” como si la verdad no pudiese ser defendida de otra manera
contra el dominio de todos los asaltantes, que por medio del caballero andante. El
Protestantismo actual no nos ha traido ningun alivio contra este torpe estado mental,
porque, siendo el error tan profundo como la naturaleza del hombre, no podemos
esperar de ella ninguna liberacion mientras que la naturaleza del hombre contintie
siendo la misma, y su natural amor de la verdad casi tan depravado como su poco
natural amor de santidad.”

Pero el camino al descubrimiento, como el Obispo Butler ha sefialado, todavia se
mantiene abierto delante de nosotros; y nuestro objetivo con este trabajo es adentrarnos
por ese camino, y estudiar la Biblia desde dentro y no meramente desde fuera.

Nosotros creemos que solamente asi forneceremos exactamente aquella ayuda que
los estudiosos de la Biblia precisan.

Otros podran dedicarse al trabajo de explorar Geografia, Historia, Historia
Natural, Cronologia y las antigiiedades de Asiria, Palestina, Egipto, y Babilonia; todos
estos asuntos se investigan sistematicamente, los cuales no pueden ayudarnos, sino
muy poco, en obtener un mayor entendimiento de la Palabra de Dios.

Pero nuestro objetivo es “Abrir el libro”; para dejarlo hablar por si mismo; oir su
voz; estudiarlo desde dentro mismo; y teniendo consideracion a los demas objetivos y
asuntos, teniendo solamente en cuenta lo que nos muestre acerca de ellos.

El método del “Mas Alto” criticismo es desacreditar un Libro o un pasaje en su
evidencia interna. Nuestro método es establecer y acreditar la Santa Escritura en su
evidencia interna también, y asi derivar y providenciar, a través de su propia
farmacopea, un antidoto eficaz contra aquel sutil y maligno veneno.

Este método de estudio se revelard mas convincente y “prueba infalible” de
inspiracion que los que puedan ser alegados a través de todos los razonamientos y
argumentos humanos.

Como Esdras en la antigliedad, nuestro deseo sera

“ABRIR EL LIBRO”

Y dejar que hable por si mismo, con la total conviccion de que, si asi sucede,
hablard mas clara, y efectivamente que todo lo que cualquier hombre pueda pronunciar
en su respaldo.

Quiera el Sefior dignarse a usar estas paginas, y hacer que sirvan de aquella tal
“guia” para un mejor entendimiento y un mayor regocijo de Su propia Palabra.

E. W.B.




COMO DISFRUTAR DE LA BIBLIA:

Una guia para Mejor entendimiento y Mayor Regocijo de la Palabra
de Dios

NOTAS PRELIMINARES

Una revelacion escrita debe necesariamente ser dada en “palabras.” Las palabras
separadas, por tanto, con las cuales se hace deben tener la misma importancia y
autoridad que la revelacion en su totalidad. Si aceptamos la Biblia como una revelacion
proveniente de Dios, y la recibimos como inspirada por Dios, no podemos separar las
palabras con las cuales se hizo esa revelacion inspirada, ni podemos admitir lo que
dicen algunos: “que la Biblia contiene la Palabra de Dios, pero no es la Palabra de Dios.”
La posicion que conlleva semejante expresion es tan ilégica como imposible.

Una vez que disefiamos esta obra para aquellos que aceptan a las Escrituras como
siendo la Palabra de Dios, no nos proponemos ofrecer ninglin argumento en prueba de
su inspiracion.

La Biblia por si misma es la mejor prueba de su inspiracion. Y proclama ser la
“Palabra de Dios,” y si no es lo que proclama ser, entonces no solamente no es “un
buen libro,” sino que, ademas, tampoco es digno de que continuemos prestandole
atencion.

No podemos entender la posicion de aquellos que aseguran y creen que muchas
de sus partes son mitos y falsificaciones, mientras que al mismo tiempo contintan a
escribir comentarios sobre ella, y a aceptar sus sueldos y dignidades predicando o
haciendo lecturas acerca de ella.

Si hubiésemos sido avisados y creido que poseiamos un billete de dinero falso,
ciertamente que no iriamos a tirar partido de él, aunque fuese grande la pérdida que
tuviéramos que soportar: Nuestras acciones tienen que estar de acuerdo y ser
consistentes con nuestras creencias.

Escribimos, por tanto, para aquellos que, aceptando la proclamacion de las
Escrituras de ser la Palabra de Dios, deseen estudiarla, asi como entenderla y
disfrutarla.

Cuando se admite esta proclamacion, y se cursa un estudio debajo de ese espiritu,
nos veremos sorprendidos con las pruebas de su verdad; y en casi todas sus paginas
encontramos abundante confirmacion de nuestra fe .

La Biblia simplemente proclama ser la Palabra de Dios. No intenta establecer su
clamor; ni procura probarlo. Estd meramente asumido y afirmado Nos corresponde a
nosotros creerla o dejarla de lado.

10




Por eso nosotros ahora tampoco tenemos intencion de establecer ni de probar su
proclamacidn; sino que, creyéndola, nuestro deseo es procurar entender lo que Dios ha
escrito asi para nuestro aprendizaje.

Ni tenemos el proposito de explicar el fendmeno asociado a la Inspiracion. No
tenemos teorias para ofrecer, o sugestiones que hacer, a su respecto.

Nosotros tenemos la Divina explicacion en Hechos 3:18, donde leemos:

“Pero Dios ha cumplido asi lo que habia antes anunciado por sus profetas...”

“Lo que habia anunciado” aqui particularmente es “Que Su Cristo habia de
padecer;” pero la declaracion comprende e incluye todos los demas asuntos
“anunciados” por Dios.

Observe bien que fue Dios quién, de antemano, los habia anunciado. Fue Dios
mismo quien los habia cumplido. La “boca” fue la boca de “todos Sus profetas,” pero
no fueron las palabras de los profetas. Fueron las palabras de Dios.

Por eso, concerniente a otras palabras, también esta escrito:

“Convenia que se cumpliese la Escritura en que el Espiritu Santo habl6 antes por
boca de David acerca de Judas” (Hechos 1:16)

Fue la “boca,” de David y la pluma de David, los 6rganos vocales de David, y la
mano de David; pero no fueron las palabras de David. Fueron las palabras “que el Espiritu
Santo hablé acerca de Judas.” David no sabia nada acerca de Judas, David no pudo
haber jamas tenido la posibilidad de decir nada sobre Judas. La “boca” de David hablé
al respecto de Ahitofel; pero fueron “las palabras que el Espiritu Santo habl6 acerca de
Judas.”

David era “un profeta” y siendo un profeta, “hablé inspirado por el Espiritu
Santo” (2* Pedro 1:21). Por eso, en Salmos 16, ¢l habl6 acerca de la resurreccion del
Sefior Jesus (Hechos 2:30, 31) por la misma via que “hablé acerca de Judas.”

De igual manera, en el Libro de Exodo Moisés escribié acerca del Tabernaculo,
pero €l propio no podia saber de antemano lo que entonces “El Espiritu Santo le daba a
entender” (Hebreos 9:8).

Aqui, por tanto, tenemos todas las condescendencias que Dios tuvo por bien
decirnos acerca del fendémeno de la inspiracion.

Esta es la explicacion Divina para la misma; y esto es todo lo que podemos saber
acerca de ella.

No nos corresponde a nosotros explicar esa explicacion, sino recibirla y creerla; y
asumirla. A nosotros nos basta con saber que Dios nos habla; y que nos dice “Asi dice
Jehova.” No cuestionamos el hecho, lo creemos; y solo procuramos entender lo que nos
dice.

Deseamos estar en la posicion de aquellos santos Tesalonicenses los cuales, en
esta materia, “fueron ejemplo a todos los creyentes,” y para los cuales se escribio: “Por
lo cual también nosotros sin cesar damos gracias a Dios, de que cuando recibisteis la
Palabra de Dios que oisteis de nosotros, la recibisteis no como palabra de hombres, sino
segun es en verdad, la Palabra de Dios, la cual actia en vosotros los creyentes.” (1*
Tesalonicenses 2:13).

La Palabra de Dios es asi para aquellos “que creen.” La “Palabra” como una
unidad; y las “palabras” con las cuales se construye esa unidad. No se pueden separar.

Es Jeremias quien dice (Jeremias 15:16):

11




“Fueron halladas TUS PALABRAS, y yo las comi; Y TU PALABRA me fue por
gozo y por alegria de mi corazon;
Porque tu nombre se invocd sobre mi, OH Jehova Dios de los ejércitos.”

Aqui una vez mas, aquellos que son llamados por el nombre de Jehova son los
que se alimentan de Sus “palabras,” y se regocijan en Su “Palabra.”

La misma distincion se hace en el Nuevo Testamento a través del Senor Jesus en
Juan 17:

“Porque las PALABRAS que me diste les he dado” (vers. 8)
“Yo les he dado tu PALABRA” (vers. 14)

Acerca de los individuos que estan incluidos en el pronombre “les” siete veces se
repite que les habian sido “dados” a Cristo por el Padre (versiculos. 2, 6,9, 11, 12, 24)

Estos habian “recibido” las palabras; Estos habian “conocido de verdad.” Estos
habian “creido” (vers.8)

Es para estos tales que ahora escribimos, quienes reciben, creen, leen, y desean
alimentarse con las “palabras” de Dios; para los que la “palabra” de Dios pueda llegar a
ser “el gozo y alegria de sus corazones.”(Jeremias 15:16, R. V.).

Es cierto, este gozo llevard consigo la témpera de conflictos externos. Jeremias
comienza la declaracion, que acabamos de citar, con las palabras que inmediatamente
preceden a la misma en el versiculo 15:

“ Por amor de ti sufro afrenta.”

Y el Sefor Jesus después de decir (Juan 17:14):

“Yo les he dado Tu PALABRA”
Inmediatamente a seguir anade:

“Y el mundo los aborrecio.”

Aquellos que asi se alimentan y se regocijan en la Palabra de Dios muy a corto
plazo se daran cuenta de su aislada posicion; pero, por encima del “reproche” y del
“odio” del mundo, estara siempre el “gozo y regocijo” del corazon.

Lo mismo sucedi6é en otra ocasion en la cual se encontré la Palabra de Dios que
habia estado perdida,

“Y ESDRAS ABRIO EL LIBRO,”

Al pueblo se le confirmo6 que “El gozo de Jehova era su fuerza” (Nehemias 8: 5,
10, 12, 17). Y se nos dice:

“Y leian el libro de la Ley de Dios claramente, y ponian el sentido, de modo que
entendiesen la lectura” (vers.8)

Esto es lo que debe sucedernos también con nosotros si aquella “Palabra” y

aquellas “palabras” van a ser la causa de nuestro gozo y regocijo. Y ese es nuestro
objetivo para el cual escribimos. No escribimos para lectores casuales, ni para aquellos

12




que leen diariamente una porcion de la Palabra meramente como entrenamiento de un
deber y rutina externa, sino para aquellos que “escudrifan las Escrituras” y que
procuran, dentro de ellas, por Aquel de quien las Escrituras testifican (Juan 5:39)

Como le sucedi6 al Eunuco que fue a Jerusalén desde Etiopia en Hechos 8. El
procuraba al Salvador, pero no lo encontr6 en Jerusalén. Alli encontrd, eso si,
“religion”, y ademads en abundancia; pero no encontré Aquel Bendito que buscaba; pues
habia sido rechazado, “crucificado, y muerto.” Asi que el Eunuco se dio la vuelta, y
todavia estaba procurando por la Palabra Viviente en la Palabra Escrita; “y, sentado en su
carro, leia al profeta Isaias.”

Siendo avisado directamente por el Angel-mensajero Divino, Felipe “Acudiendo,
le oy06 que leia al profeta Isaias, y dijo”:

(PERO ENTIENDES LO QUE LEES?”
Y ¢l dijo:

“.Y como podré si alguno no me ensenare?
Y rogo a Felipe que subiese y se sentara con €l.” (Hechos 8:27-31)

La pregunta de Felipe (vers.30) implica (en el Griego) una duda de parte de Felipe
en cuanto al entendimiento del eunuco en la lectura. Y la réplica del eunuco (vers.31)
implica una respuesta negativa —

“(No): (Como podré si alguno no me ensefiare?”

Por supuesto, el Espiritu Santo Mismo es EL guia y maestro de Su propia Palabra.
Pero algunas veces, como en este caso, El manda un mensajero, y utiliza medios
humanos y agentes.

La palabra guiar en Griego es la palabra hodéged, que significa liderar, o guiar en el
camino. Este es el tipo de guia que tanto precisa el lector habitual hoy en dia; y nunca
tanto como ahora, cuando abundan tantos “ciegos guias de ciegos.” Y cuando, por todas
partes, surgen tantos atractivos para desviar del “camino” a sus lectores; y cuando
tantos “buenos” libros y “ayudas” los guian al extravio.

No podemos pretender ser un Felipe, ni tener su especial comision. Pero, sin que
asumamos enseflar a otros en una materia tan importante, si que podemos por lo menos
darles las lineas de estudio que hemos encontrado nosotros y que nos sirven de ayuda; y
los principios que hemos hallado utiles en nuestra propia investigacion de la Palabra de
Dios.

Pero nada de esto sera de provecho si primeramente no estamos dispuestos a
desaprender.

Si alguno piensa que ya lo sabe todo. O que ya tiene agotado toda la Palabra
Divina; o que lo que venga a aprender sera solamente en asiadidura de lo que ya sabe, en
vez de por veces tener que sustituirlo, entonces vamos a ser de muy poca utilidad para
ellos: Ya no precisan de seguirnos mas adelante.

Cuando nos preguntamos a nosotros mismos, y decimos, “;De donde he
aprendido yo esto”? “;De donde lo he sacado?” “;Quien me lo ha ensefiado?” es
sorprendente encontrar la cantidad de cosas que hemos asimilado provenientes de los
hombres, y de la tradicidn; pero no directamente 'y por nosotros mismos, proveniente de
la Palabra de Dios.

13




Todo lo que hemos aprendido desde nuestra adolescencia debe ser puesto a
prueba y examinado por la Palabra de Dios. Donde veamos que sea verdad debemos
aprenderlo otra vez, de Dios. Y donde encontremos que no pase el examen de Su Palabra
debemos no solamente darnos por satisfechos, sino también agradecidos por mostrarsenos,
y recibir la revelacion Divina en lugar de las imaginaciones humanas.

Con estos comentarios de introduccién procederemos a dividir lo que podemos
denominar como nuestros esenciales y fundamentales principios del estudio de la Biblia
en dos partes:

Primera, los que estan en conexion con LA “PALABRA” en su total unidad; y

Segunda, los que estan en conexion con LAS “PALABRAS” de las cuales esté
compuesta la Palabra.

14




1* PARTE: LA PALABRA

1° El primer gran objetivo de la Palabra

El primer gran y esencial principio que debemos tener siempre presente, cuando
estudiamos la Palabra de Dios, en su totalidad, es el de no tratarla como si fuese algo
que tengamos que interpretar, sino como siendo aquello que Dios ha dado para
interpretarse a Si mismo y a Su voluntad.

Esto se aplica a Cristo; como la Palabra Viva.

Cuando hablamos de la “Palabra” no podemos separar nunca la Palabra Viva, el
Sefior Jesucristo; y la palabra escrita, las Escrituras de la Verdad.

A cada uno se denominada la “Palabra,” pues la palabra griega Logos se utiliza
para ambas.

Logos significa la palabra hablada o escrita, porque manifiesta, y nos revela los
pensamientos invisibles.

Se utiliza para Cristo, la Palabra Viva, porque nos revela al Dios invisible. “A
Dios nadie le vio jamas, el unigénito Hijo, que esta en el seno del Padre, ¢l le ha dado a
conocer” (Juanl:18).

No se trata de que nosotros demos a conocer a Cristo, sino que la mision que €l
tiene es darnos a conocer a Dios. El interpreta al Padre. Y nosotros tenemos que creerle
aEl

Las palabras “dado a conocer” en Juan 1:18 es importante en esta conexion, y
profundamente interesante. Proviene de ek, proveniente de, o por, y hégeomai, guiar. Por eso
la forma verbal compuesta significa guiar hacia, hacer conocido, revelar, reconocer, interpretar,
v exponer (Lucas 24:35). Es proveniente de este verbo que obtenemos la palabra Exégesis
que significa Exposicion. Wycliffe lo traduce “El nos ha mostrado.” La mejor traduccion
seria hacer conocido.

Esto es por lo que a Cristo se le denomina “La Palabra de Dios,” porque nos da a
conocer, revela, y explica al Padre.

Esto es por lo que a las Escrituras se le denomina “la Palabra de Dios,” porque
hacen conocer al Padre y al Hijo, a través del Espiritu Santo, el autor de la Palabra.

Cristo es “el Camino” al Padre (Juan 14.) El nos da a conocer a Dios en todos Sus
atributos, voluntad, y palabras. “Yo les he dado Tu Palabra.” Es siempre “Su Palabra”
(Juan 17:8, 14, 17).

II. De igual manera la Palabra Escrita, la Escritura, se da para interpretar, y
testificar de Cristo; y esto es por lo que (como veremos en nuestro proximo principio
esencial) Cristo es el gran sujeto de la Palabra.

Esto es por lo que el Espiritu Santo es quien interpreta a los dos. Su mision es
glorificar a Cristo (Juan 16:14). Recibe y muestra los “asuntos de Cristo” (Juan 14:26).
Pero los muestra en la Palabra Escrita (1* Corintios 2:9-14). Y esto es por lo que debe
ser El, y solo El, quien nos capacite para predicar esa Palabra.

15




Asi que tenemos la Palabra en tres manifestaciones:-

La Palabra Encarnada,
La Palabra Escrita,
La Palabra Predicada.

Y no hay mas. Cristo revela al Padre. La Escritura revela a Cristo. El Espiritu
revela ambos en la Palabra predicada y escrita.

Que maravillosamente ha sido magnificada esta Palabra predicada; y nos muestra
la solemnidad del encargo expuesto en 2* Timoteo 4:2, “Que prediques la Palabra.”

Y nos muestra también cuan pequefios y limitados son todos los esquemas,
estratagemas y aparatos evangelistas de hoy en dia y las misiones de los predicadores
con sus siempre actuales modas y métodos modernos, cuando nos damos cuenta de
cuan alto y digno lugar le ha dado Dios a la Palabra Predicada.

Cuan cuidadosos debemos ser para que nada en nuestra manera y trato rebaje
aquella dignidad, ni que implique de modo alguno la postura aquella que dice que la
Palabra Escrita ha perdido hoy en dia parte de su poder; o que necesita que le echen una
mano o ayuda.

“YO LES HE DADO TU PALABRA”

es la total y suficiente seguridad del Sefior Jesucristo, hablandole al Padre. El no
dijo yo les he dado Ayudas para que sean devotos. El no dijo yo les he dado himnos
para cantar, o yo les he dado Tu Palabra Y mas cualquier cosa.

El no nos dio nada en vez de, o en afiadidura de, aquella Palabra.

Y es asi para que estemos seguros de que la Palabra que ¢l nos dio es
autosuficiente, en si misma, para cumplir todos los designios de Dios.

La Palabra predicada da a conocer la Palabra Escrita; la Palabra escrita da a
conocer a Cristo la Palabra Viva; y Cristo da a conocer a Dios nuestro Padre.

IIT Es por eso que se establecen las mismas cosas para ambas, para la Palabra
Vivay la Escrita, como muy bien dijo Joseph Hart:-

Las Escrituras y la Palabra
Sustentan un tremendo portal,
La Vivay la Escrita Palabra
En todas las cosas son igual.

Esto puede ser observado notando cuidadosamente, en nuestra lectura, cuan
precisamente son predicadas las mismas cosas de ambos, de uno y de otro. Vamos a dar
unos pocos a titulo de ejemplos:-

PREDICADOS SIMILARES DE “CRISTO” Y DE “LAS ESCRITURAS.”

“Y su nombre es: El Verbo de Dios”. . . . Apocalipsis  19:13.
Ellos “se agolpaban para oir la Palabra de Dios” . . . Lucas 5:1.

16




El Principe de PAZ
El Evangelio de PAZ

Jesus dijo,. .. “Nadie viene al Padre si no POR MI” .
“Guiame por la senda de Tus mandamientos.”

“Jesus le dijo, Yo soy EL CAMINO”
“Enséname, OH Jehova EL CAMINO de Tus Estatutos

“Yosoy...LA VERDAD”
“Tu Palabra es VERDAD”

Cristo — “Lleno de gracia y de VERDAD”
Todos Tus Mandamientos son VERDAD

“Esto dice el Santo, el VERDADERO”
“Los Juicios de Jehova son VERDAD.”

“No sera quebrado hueso suyo.”
“La Escritura no puede ser quebrantada.”

Isaias 9:6.

... Romanos 10:15.

Juan 14:6.
. Salmos 119:35.

Juan 14:6.
Salmos 119:33.

Juan 14:6.
Juan 17:17.

Juanl:14.
Salmos 119:151.

Apocalipsis 3: 7.
Salmos 19:9.

Juan 19:36.
Juan 10:35.

“Yo soy el Pan Vivo...si alguno comiere de este Pan vivira para siempre.” Juan 6:51.

“No solamente de pan VIVIRA el hombre, sino de toda palabra de Dios.”

“Contigo esta el MANANTIAL de la vida.”
“La ley del sabio es MANANTIAL de vida.”

Jesus dijo,”Yo soy la LUZ del mundo”
David dijo “ LAMPARA es a mis pies tu Palabra”

“Yo ser¢ para ella, dice Jehova, muro de FUEGO en derredor.”

{, No es Mi palabra como FUEGO? Dice Jehova.”

“Y la Luz de Israel sera por FUEGO.”
“Yo pongo Mis Palabras en tu boca por FUEGO.”

“Para vosotros que creéis, £/ es PRECIOSO.”
“Nos ha dado PRECIOSISIMAS y grandisimas promesas.”

“Mejor es la Ley de Tu boca que MILLARES de oro y plata.”
“Mi Amado es... Sehalado entre DIEZ MIL.”

“Su paladar DULCISIMO.”
* jCuan DULCES son a mi paladar tus palabras!”

Lucas 4:4.

Salmos 36:9.
Proverbios 13:14.

Juan &8:12.
Salmos 119:105.

Zacarias 2:5.
Jeremias 23:29.

Isaias 10:17.
Jeremias 5:14.

22 Pedro: 2:7.
22 Pedro 1:4.

Salmos 119:72
Cantares 5: 10.

Cantares 5:16.
Salmos 119:103

17




“Y se llamara su Nombre ADMIRABLE.”
“MARAVILLOSOS son Tus testimonios.”

“Cristo, PODER DE DIOS.”
“El Evangelio PODER DE DIOS.”

“BUENO eres Tu, y Bienhechor.”
“ La Palabra de Jehova es BUENA.”

“Porque conocéis A/ que es DESDE EL PRINCIPIO.”
“Tu Palabra es verdad DESDE EL PRINCIPIO.”

“Desde el Siglo y hasta el SIGLO Tu eres Dios.”
“Justicia ETERNA son Tus testimonios.”

“Tu trono, OH Dios, POR EL SIGLO DEL SIGLO.”
“Tus Testimonios, QUE PARA SIEMPRE los has establecido.”

“Jehovi PERMANECERA para siempre.”
“La Palabra del Serior PERMANECE para siempre.”

“El Cristo PERMANECE para siempre.”
“La Palabra PERMANECE para siempre.”

“Adoran al que vive por los siglos.”
“La Palabra de Dios VIVE por los siglos.”

Isaias 9:6.
Salmos 119:129

1? Corintios 1:24.
Romanos 1:16.

Salmos 119:68
Isaias 39:8.

1? Juan 2:13.
Salmos 119:160

Salmos 90:2.
Salmos 119:144.

Hebreos:1:8.
Salmos 119:152
Salmos 9:7.

12 Pedro 1:25

Juan 12:34.
1? Pedro 1:23

Apocalipsis 6:10
1? Pedro 1:23

El Reino de Cristo “SE MANTENDRA FIRME PARA SIEMPRE.” Daniel 2:44.
“La Palabra de nuestro Dios SE MANTENDRA FIRME PARA SIEMPRE” Isaias

“Todo el que cayere sobre aquella PIEDRA, sera quebrantado.”

40:8.

Lucas 20:18.

“!No es Mi Palabra...como martillo que quebranta la PIEDRA?” Jeremias 23:29.

“Cristo, piedra de TROPIEZO.”
Ellos “TROPIEZAN en Tu Palabra.”

“Yo estoy con vosotros SIEMPRE, hasta el final de los siglos.”

“Tus mandamientos estan SIEMPRE CONMIGO.”

“Cristo HABITE por la fe en nuestros corazones.”
“La Palabra de Cristo MORE abundantemente en vosotros.”

Cristo dijo “HABITAD en mi, y yo EN VOSOTROS.”
“Si.... Mis Palabras HABITAN EN VOSOTROS.”

“PERMANECE en Dios, y Dios en ¢é1.”

Romanos 9:33
12 Pedro 2:8.

Mateos 28:20.
Salmos 119:98.

Efesios 3:17.
Colosenses 3:16.

Juan 15:4.
Juan 15:7.

12 Juan 3:24.

18




“La Palabra de Dios PERMANECE en vosotros.” 1? Juan 2:14.

“Cristo, llamado FIEL y verdadero.” Apocalipsis 19:11.
“Tus Testimonios ... son muy FIELES.” Salmos 119:138.
“De Su boca sale una ESPADA aguda.” Apocalipsis 19:15.
“La Palabra de Dios ... es aguda como ESPADA de dos filos.” Hebreos 4:12.
“Jehova PRUEBA al Justo.” Salmos 11:5.
“El dicho de Jehova le PROBO.” Salmos 105:19.

EFECTOS SIMILARES ATRIBUIDOS A “CRISTO” Y A “LAS

ESCRITURAS”
Nosotros somos “RENACIDOS de Dios 1* Juan 5:18.
“RENACIDOS ... por la Palabra de Dios.” 1? Pedro 1:23.
“ENGENDRADOS... por... Jesucristo.” 1* Pedro 1:3.
“ENGENDRADOS... a través del Evangelio.” 1? Corintios 4:15
“El Hijo a los que quiere da VIDA.” Juan 5:21.
“Tu dicho me ha VIVIFICADO.” Salmos 119:50.
“El os dio VIDA...... cuando estabais muertos.” Efesios 2:1
“Tus Preceptos” con ellos me has VIVIFICADO.” Salmos 19:93.
“Aquel que me come también VIVIRA por mi.” Juan 6:57.
“Desead la leche espiritual no adulterada, para que por ella CREZCAIS.”1? Pedro
2:2.
“Cristo nos hizo LIBRES.” Galatas 5:1.
La Verdad os hara LIBRES.” Juan 8:32.
“La sangre de Jesucristo... nos LIMPIA de todo pecado.” Juan 1:7.
“Vosotros estais LIMPIOS por la Palabra que os he hablado.” Juan 15:3.

“Cristo, también puede SALVAR perpetuamente a los que por ¢l se acercan a
Dios” Heb.7:25
“Recibid la Palabra implantada, que puede SANAR vuestras almas.” Santiago 1:21

“SANTIFICADOS en Cristo Jesus.” 1? Corintios 1:2
“SANTIFICADOS, por la Palabra de Dios.” 12 Timoteo 4:5.

“SANTIFICADOS mediante la ofrenda completa de Jesucristo.” Hebreos 10:10.
“SANTIFICALOS en Tu VERDAD, Tu Palabra es verdad.” Juan 17:17.

19




“Cristo Jesuis, quien ha sido hecho por Dios SABIDURIA en nosotros.”1* Corintios
1:30.

“Las Sagradas Escrituras, las cuales te pueden hacer SABIO para la salvacion”

2* Timoteo 3:15

“Cristo los SANO.” Mateos 4:24.
“Envié Su Palabra 'y los SANO.” Salmos 107: 20

“Luchando segtn la Potencia de él, 1a cual actha PODEROSAMENTE en mi”

Colosenses. 1:29
“La Palabra de Dios que actia en vosotros los creyentes.” Tesalonicenses 2:13.

“El Seior Jesucristo.....que JUZGARA alos vivos y a los muertos.” 2° Timoteo 4:1.

“La Palabra que he hablado.... los JUZGARA.” Juan 12:48.
“Entraré al altar de Dios, el Dios de mi ALEGRIA.” Salmos 43:4.
“Tu Palabra me fue por gozo y ALEGRIA de mi corazon.” Jeremias 15:16

Asi que, como podemos ver, la Palabra Viva y la Palabra Escrita no pueden ser
separadas. Y podemos entender también porqué no pueden ser separadas en la
predicacion de la Palabra

Predicar la Palabra Escrita sin predicar a Cristo no es predicar. Ni en eso reside el
poder del Espiritu.

Cuando Pablo fue a Tesalonica, (“como era su costumbre”) “discutio con ellos las
ESCRITURAS” (y no como se hace hoy en dia, los periddicos, o las experiencias de los
propios predicadores); pero no se contentaba con eso. Se nos informa inmediatamente
después que esta predicacion consistid en ‘“declarar y exponer por medio de las
Escrituras, que era necesario que el CRISTO (La Palabra Viva) padeciese, y resucitase
de los muertos, y que Jesus, a quien yo os anuncio, decia ¢l, es el Cristo. (el Mesias)”
(Hechos 17:1-3).

Si la Palabra Viva y la Palabra Escrita no pueden ser separadas, nos damos cuenta
que sentarse a estudiar la Palabra y Palabras de Dios es oir Su voz, escoger aquella
“mejor parte”’; sentarse a los pies de Jesus, y escuchar su palabra (Lucas 10:39)

Y todo esto es solamente una “parte.” Lo mejor estd para venir; cuando “veamos
Su gloria” (Juan 17: 24.) La gloria de nuestro Sefior Ascendido; como la gloria de
nuestro Sefor Encarnado se vio cuando estaba aqui sobre la Tierra (Juan 1:14).
Entonces, en el futuro, igual que en el pasado, (asi como ahora por el espiritu santo), la
maravillosa “Palabra” — nuestro Sefior Glorificado — continuara la obra bendita que
comenzo6 como nuestro Sefior Ascendido, “exponiendo a través de las Escrituras todo lo
concerniente a Si Mismo;” y declarard y dara a conocer al Padre a todos los Santos, los
cuales seran reunidos para estar siempre juntos con El. (2* Tesalonicenses 1:10; 2:1.)

20




2° EL GRAN SUJETO EN LA PALABRA

I. Cristo en la Palabra. Una sola Unidad

El gran sujeto que se extiende por toda la Palabra de Dios es Cristo: La simiente
prometida de la mujer en Génesis 3:15.

Este versiculo sefiala la profunda ruina en la que el hombre habia descendido en
la Caida; y viene a ser el fundamento del resto de la Biblia.

Toda esperanza de restauracion para el hombre y para la creacion se encuentra
centrada en Cristo; quién en su momento deberia nacer en el mundo, deberia de
padecer y morir; y, resucitado, deberia pasar a ser la Cabeza de una nueva creacién, y
deberia finalmente herir la cabeza de la Vieja Serpiente, que habia sido la causante de
toda la ruina. Cristo, por tanto, el Rey, y el Reino que deberda eventualmente ser
erguido, vienen a ser el gran sujeto que ocupa la totalidad de la Palabra de Dios.

Asi pues, El es la llave de la revelacion Divina en la Palabra; y sin El no puede ser
entendida.

Los contenidos de la Biblia deben, por eso, ser vistos y alineados teniendo a El
como referencia. Los consejos y propdsitos de Dios estadn todos centrados en Cristo.

I En el Antiguo Testamento tenemos al Rey y al Reino en Promesa y Profecia, Ilustracion
y Tipo.

2 En los cuatro Evangelios tenemos al Rey y al Reino presentados y proclamados por Juan
Bautista y por el Cristo Mismo. Y vemos el Reino despreciado y al Rey crucificado.

3 En los Hechos de los Apostoles tenemos la Transicion del Reino a la Iglesia. El Reino fue,
una vez mas ofrecido a Israel a través de Pedro; y otra vez rechazado, Esteban es
apedreado, y Pedro encarcelado (capitulo 12.).

Entonces Pablo, habiendo sido llamado y escogido (capitulo 9), es enviado para
Su Ministerio (cap. 13.) y en el rechazo y desprecio ultimo de su testimonio
concerniente al Reino, pronunci6 por tercera y ltima vez la judicial frase de ceguera de
Isaias 6; y declaré que “La salvacion de Dios ahora se enviaria, a partir de entonces, a
los Gentiles” (Hechos 28:25-28.).

En su comunicado final a los creyentes Hebreos estd escrito que, aunque todos los
consejos de Dios se han colocado a los pies de Cristo, “TODAVIA no vemos que todas
las cosas le estén sujetas a E1.” (Hebreos 2:7-9).

Por eso el Reino Se mantiene ahora en suspense.

4 En las Epistolas tenemos al Rey exaltado, y (mientras que el Reino esta en suspense)
hecho la Cabeza sobre todas las cosas a la Iglesia, durante este presente intervalo; es
decir, la Dispensacion de la Gracia de Dios.

21




5 En el Apocalipsis tenemos la revelacion del Rey en juicio; y vemos el Reino asentado, el
Rey entronado en poder y gloria, la promesa cumplida, y la profecia acabada.

Podemos presentar todo lo anteriormente visto con la siguiente estructura:
El gran Sujeto en la totalidad de la Palabra:

A| El Rey y el Reino en Promesa y Profecia (El Antiguo Testamento.)
B | El Rey presentado, proclamado, y rechazado. Los Misterios (o Secretos)
del Reino Revelados. Mateos 13:11, 34, 35. (Los Cuatro Evangelios.)
C |Transicion (Hechos). El Reino otra vez ofrecido y rechazado (Las primeras
Epistolas)
B | El Rey exaltado y hecho la Cabeza sobre todas las cosas a la Iglesia, “la
cual es su Cuerpo, la plenitud de aquel que todo lo llena en todo” (Efesios 1:22, 23). El
Gran Misterio revelado (Las ultimas Epistolas Paulinas). El Reino en suspense (Hebreos
2:8)
A | El Rey y el Reino desvelados. El Rey entronado, y el Reino levantado con
juicio, Poder y gloria Divinos (Apocalipsis 19:20). Promesa y profecia cumplidas
(Apocalipsis)

Asi se puede observar la correspondencia entre estos cinco miembros.

En A y 4 tenemos al Rey y al Reino.

En B y B tenemos al Rey y los misterios (o secretos) del Reino (Mateos 13.).

En C, el miembro central, tenemos el presente Intervalo, en donde el Reino estd
ausente, el espiritu santo presente, el Reino en suspense, y el misterio de la Iglesia
revelado (Efesios 3).

Por la estructura se puede observar que el gran Sujeto de la totalidad del libro es
solo uno. Desde Génesis 3:15 a Apocalipsis 22. “EL QUE ESTABA PARA VENIR”
llena todas sus paginas.

Esto nos muestra que la Venida de Cristo no es algo inventado por algunos
fanaticos o excéntricos; sino que aquella venida de Cristo ha sido siempre la esperanza de Su
gente.

Cuando se “cumplié el tiempo” El vino: pero después de haber sido despreciado
y muerto se levantd de la muerte, y ascendié a los Cielos. Y alli esta “sentado” y
“esperando que todos sus enemigos sean puestos por estrado de sus pies” (Hebreos
10:13).

Asi pues, Cristo, “El que vino,” es el unico gran sujeto que se extiende a través de
toda la Palabra de Dios.

El es el contenido de aquel pneuma o “espiritu que vivifica” de la Palabra escrita,
sin el cual todo estd muerto. “Asi como el cuerpo sin prneuma esta muerto” (Santiago
2:26), asi también la Palabra escrita estd muerta sin pneuma. Cristo es aquel pneuma o
espiritu. Este es el argumento de todo 2* Corintios 3

Esto es por lo que el Sefior Jesus pudo decir refiriéndose a las Escrituras: “Porque
ellas dan testimonio de MI” (Juan 1:45; 5:39. Lucas 24: 44, 45).

22




Su principal designio, el de la Escritura, es testificar de aquel que estaba para
Venir. Todo lo demds esta subordinado a esto. Eso es por lo que vemos los eventos
comunes en una casa combinados con las grandes visiones de un profeta testificando
acerca de aquel que llena toda la Escritura. Se puede decir sobre la Palabra escrita,
como se dice de la Nueva Jerusalén, “El Cordero es su Lumbrera” (Apocalipsis 21:23).

Aparte de El, el ojo natural del hombre ve solamente los detalles historicos y las
circunstancias externas; hay algunos que, en si mismos, le parecen insignificantes,
otros ofensivos, y colocados con una finalidad que parece desproporcionada con su
totalidad; mientras que los asuntos que “afioran mirar los angeles” son pasados por alto
con pocas palabras, o en silencio.

Pero una vez que se le permita “al entendimiento espiritual” ver al Cristo
testificado “en Moisés y todos los profetas,” entonces todo se vuelve diferente: Las
cosas insignificantes que parecian dificiles y sin valor nos encienden la luz de la Palabra
escrita y se hacen brillantes con la gloria de la presencia Divina.

Entonces nos damos cuenta de porqué el escritor Inspirado se deleita en un
asunto que parece tan trivial al ojo externo comparado con otras cosas que pueden
parecer mucho mas importantes para la vasta mayoria del mundo.

Entonces vemos en un evento, aparentemente casual y sin importancia, alguna
cosa que nos muestra los consejos y los planes de Dios, a través del cual nos muestra
la finalidad que El tiene para todas las cosa. Nada nos parece entonces ni chico ni
grande. Todo es visto como Divino cuando se reconoce al que estaba para Venir como
el sujeto principal de toda la Palabra de Dios.

Esta es la llave maestra que abre todas las puertas en la Escritura de la Verdad,

“Porque ellas testifican de MI.” Sosteniendo esta llave en nuestras manos
podemos admirar todos los tesoros de la Palabra; y entender las palabras, y sugestiones;
aparentemente casuales expresiones, circunstancias, y eventos, que en si mismos, y sin
tener Cristo en cuenta, son incomprensibles.

Es el uso de esta llave maestra y este primer fundamental principio que debe ser
observado en el estudio de la “Palabra” y de las “palabras” de Dios. Entonces, en todas
partes, encontramos “Aquel de quien se escribid en la ley de Moisés, y en los profetas.”
(Juan 1:45), entenderemos aquellas partes de la Escritura que son “piedra de tropiezo y
de escandalo” para muchos; podremos explicar muchas cosas que de otra forma son
obstaculos; ver claramente lo que antes era obscuro; responder a las objeciones que son
hechas en contra de la Palabra; y “hacer callar a los hombres ignorantes.”

En el momento que esta llave maestra se usa, se veran los caracteres que reflejan
la venida del Rey que vino. Se mostraran Sus sufrimientos y Su Gloria. Los eventos y
circunstancias testificaran sus maravillosas obras y nos hablara de la gloriosa venida de
Su Reino.

IT CRISTO EN LOS VARIOS LIBROS DE LA PALABRA.

En GENESIS entenderemos el registro de la Creacion (cap.1), Porque la veremos
a la luz de nuestra nueva creacion en Cristo Jesus (2 Corintios 5:17).

En “la luz que disipa las tinieblas” (Génesis 1:2, 3) veremos la luz que ha
iluminado “en nuestros corazones para el conocimiento de Dios en la faz (o persona) de
Jesucristo.” (2* Corintios 4:6). No es de extrafiar que aquellos que no saben nada sobre
esta luz espiritual de la Nueva Creacién no sepan tampoco nada de aquella luz que fue
creada en el primer dia como esta revelada en el registro de la creacion antigua. El
hombre natural ve simplemente mitos y fabulas de viejas en el relato de la Creacion, y

23




parece que actualmente prefiere la corrupcion Babilonica antes que la verdad primitiva.
Estos son aquellos “otros Gentiles que andan en la vanidad de sus mentes teniendo el
entendimiento entenebrecidos ajenos de la vida de Dios por la ignorancia que en ellos
hay, por la dureza de sus corazones” de Efesios 4. 17, 18. Desgraciado aquel que siga a
estos guias ciegos, porque “ambos caeran en el hoyo” que ellos mismos han cavado a
través de su conocimiento carnal y por su sabiduria mundana.

En el Creador veremos al Cristo (Juan 1:3. y Colosenses 1:16).

En el primer Adan veremos el ultimo Adan (1* Corintios 15:45. Romanos 5:14).
En el primer hombre veremos “el segundo hombre que es el Sefior, del cielo” (1?
Corintios 15:47).

En la “simiente de la mujer” (Génesis 3:15) veremos la venida del Hijo de
Abraham, el Hijo de David, el Hijo del Hombre, el Hijo de Dios; mientras que aquellos
que viven en las obscuras tinieblas de Roma ven tan solo un Nifio desprotegido, o un
hombre muerto, y una mujer que vive — la Virgen Maria -; estos han corrompido su
Version Autorizada Vulgata (en Génesis 3:15), y la han hecho el fundamento de su
blasfemia.

En el escudo de Abraham veremos la Palabra Viva, el que estaba para venir,
mostrando y reveldndose a si mismo (cap. 15:1. Juan 8:56).

En Isaac veremos a Cristo, la verdadera simiente de Abraham (Romanos 9:7.
Galatas 3:16). En la Anunciacion a la Madre (Génesis 18:10. Lucas 1:30-33), la
milagrosa concepcion (Génesis 18:14 Lucas 1:35). En la proyectada muerte de aquel
“uno” (Isaac) vemos la sombra de la muerte del otro, dos mil afios antes, y sobre el
mismo monte Moriah; y este Monte, que no fue escogido por decisiéon, o por
conveniencia (pues estaba a tres dias de camino), sino que habia sido senalado por
Divino consejo como el lugar del futuro altar de la ofrenda encendida (Génesis 22:2. 1*
Croénicas 21:28- 22:1. 2° Cronicas 3:1). En la lefia que cargd Isaac (Génesis 22:6), y no
ningun siervo o burro, veremos a Aquel que fue llevado afuera cargando su acusacion
(Juan 19:17).

En José, a quien se le hizo la pregunta, “;Querras tu reinar sobre nosotros?”
vemos a aquel de quien posteriormente sus hermanos dijeron, “Nosotros no queremos
que este reine sobre nosotros” (Lucas 19:14). Pero también veremos los sufrimientos de
aquel primero seguidos de la gloria, como seguramente veremos la gloria del verdadero
José a seguir a Sus sufrimientos en la plenitud de los tiempos (1* Pedro 1:11), gloria de
la cual somos participantes y testigos (1* Pedro 4:13.y 5:1.)

No podemos agotar este gran sujeto o principio en mas detalles posteriores, a
través de los cuales no hacemos otra cosa que tocarle la orla de Su manto, desde el libro
de Génesis. Asi como el Sefior Jesus comenzd desde Moisés hemos hecho ahora
nosotros solamente un comienzo, y debemos dejar que nuestros lectores continiien por
este camino que les hemos trazado.

Sera bueno, no obstante, y para ejemplo, que indiquemos uno o dos puntos de
referencia en los demés Libros del Antiguo Testamento:

EXODO nos habla de los sufrimientos y de la gloria de Moisés, igual que Génesis
lo hace de José, en ambos encontramos el simil de los sufrimientos y de la gloria de
Cristo.

Los sufrimientos de José comienzan con el desprecio de sus propios hermanos
preguntandole, ;querrds tu también reinar sobre nosotros? O ;Querras tu tener dominio
sobre nosotros? (Génesis 37:8). Asi los sufrimientos de Moisés comienzan con el
desprecio y la pregunta de “dos hermanos de los Hebreos,”-;Quién te ha constituido a ti
como sefior y juez sobre nosotros? (Exodo 2:14). En ambos reconocemos el rechazo y

24




el desprecio a Cristo por medio de preguntas similares, los pensamientos de sus
corazones que pronunciaron con sus labios, en aquella parabola, donde esté escrito “Sus
conciudadanos le aborrecian, y enviaron tras ¢l una embajada, diciendo; No queremos
que éste reine sobre nosotros.” (Lucas 19:14).

Pero el resultado es el mismo en los tres casos. Es la verdad de cada uno. Asi
como se dijo de Moisés, “A éste Mois¢s, a quien habian rechazado, diciendo: ;Quién te
ha puesto por gobernante y juez? El mismo Dios lo envié como gobernante y libertador
por manos del angel que se le apareci6 en la zarza.” (Hechos 7:35).

Asi mismo, con toda seguridad Dios “enviard a Jesucristo... a quien de cierto es
necesario que el cielo reciba hasta los tiempos de la restauracion de todas las cosas, de
que habloé Dios por boca de todos sus santos profetas, que han sido desde tiempo
antiguo.” (Hechos 3:20, 21).

Desde temprano, en Génesis y Exodo, tenemos el gran sujeto de los sufrimientos

y de la gloria de Cristo sobradamente ilustrados (1* Pedro 1:11; 4:13; 5:1. Lucas 24:26).

Exodo nos habla también de Cristo como el verdadero Cordero Pascual (1

Corintios 5:7, 8); como el verdadero Sacerdote (Exodo 30:10. Hebreos 5:4, 5); y el
verdadero Tabernaculo que Dios envi6 y no de hombres (Hebreos 9).

LEVITICOS nos da, En las ofrendas, cuatro puntos de vista de la Muerte de
Cristo (La ofrenda del el Pecado y de las Transgresiones es la misma ofrenda), Asi
como los Evangelios nos dan cuatro puntos de vista acerca de Su vida.

NUMEROS nos ilustra al Hijo del Hombre “levantado” (cap. 21:9. Juan 3:14, 15)
la Roca (cap. 20:11. 1* Corintios 10:4); el Mand que ellos comieron (cap. 11: 7-9.
Deuteronomio 8:2, 3. Juan 6:57, 58); y la futura Estrella que “saldra de Jacob” (cap.
24:17. Lucas 1:78. 2* Pedro 1:19. Apocalipsis 2:28; 22:16).

DEUTERONOMIO nos revela al Profeta que vendria “a semejanza de Moisés”
(cap. 18:15. Hechos 7: 23-26); la Roca y el Refugio de Su gente (caps. 32:4; 33:27).

JOSUE habla del “Capitan de las huestes del Sefior” (cap. 5:13-15. Hebreos 2:10;
12:2) que triunfard sobre todos Sus enemigos; entre tanto que la cuerda roja de Rahab
(cap. 2:12-20) es el simil de Sus sufrimientos y de Su preciosa sangre que preserva a Su
gente en el dia venidero, en el dia de Su batalla.

JUECES nos habla del Angel del Pacto cuyo nombre es “Admirable” (cap. 13:18;
comparar con Isaias 9:6, donde se usa la misma palabra).

RUT revela y tipifica a nuestro Redentor, el verdadero Booz; y la pregunta del
capitulo 2:10 se responde en Proverbios 11:15.

SAMUEL revela los “sufrimientos” y el desprecio de David, que llegd a ser un
“Salvador” y un “Capitdn” para sus seguidores (1* Samuel 22:1, 2), ilustrando al Hijo
de David y al Senor de David” (Apocalipsis 22:16).

REYES nos muestra la “gloria que vendria” y al “Méas grande que Salomén”
(Mateos 12:42; el “Més grande que el Templo” Mateos 12:6), donde todas las cosas
hablan de Su gloria (Salmos 29:9).

CRONICAS revela a Cristo como “el Hijo del Rey,” rescatado “de entre los
muertos,” y habitando en la Casa de Dios, para ser manifestado a su debido tiempo,
“como ha dicho Jehova” (2% Crénicas 22:10 — 23:3).

ESDRAS nos habla de “un remanente en un lugar seguro” (cap. 9:8), que de
acuerdo a Isaias 22:23 es también dicho sobre Eliaquim tipificando a Cristo.

NEHEMIAS habla del “pan del Cielo” y del “agua de la Roca” (cap.9:15, 20),
que también se dice en analogia a Cristo (Juan 6:57, 58. 1? Corintios 10:4).

ESTER de la simiente preservada que vendria, a su tiempo, a nacer en el mundo.
Su nombre estd camuflado en este libro, pero Su voluntad y Su poder se manifiestan
derrotando a todos Sus enemigos de acuerdo a la ley inalterable de Media y de Persia.

25




JOB lo revela como su “Mediador” (cap. 9:33); y como su “Redentor” volviendo
en gloria otra vez a la tierra después de sus sufrimientos (cap. 19:25-27).

LOS SALMOS estan llenos de Cristo. Vemos Su humillacion, sufrimientos y
muerte (Salmos 22), Su Resurreccion (Salmos 16), Su ungimiento como Profeta con
“sus labios llenos de gracia” (Salmos 45. Hebreos 5:6; 6:20; 7:17, 21); como el Rey
entronado sobre todas las cosas (Salmos 2), y Su reino establecido en la tierra (Salmos
103; 145; etc.)

PROVERBIOS revela a Cristo “Sabiduria de Dios” (cap. 8. 1* Corintios 1:24); y
“la Senda” y “Luz” de su Gente (cap. 4:18) La “Seguridad” que vela por Su gente, por
cuanto son extranjeros en este mundo (cap.l11:15. Romanos 5:8-10. Efesios 2:12. 1*
Pedro 2:11); la “torre fuerte” a la que correra el justo y serd salvo (cap.18:10); al amigo
que ama en todo tiempo, y el hermano nacido para el tiempo de la adversidad (cap.
17:17).

ECLESIASTES habla de aquel “uno entre diez mil” en medio de todo lo que es
vanidad de vanidades y afliccion de espiritu (cap. 7:28).

CANTAR DE LOS CANTARES lo revela a como el verdadero y fiel Pastor,
Amante y Novio de la Novia, que permanece constantemente a su lado despreciando la
grandeza real y las mas groseras insinuaciones de Salomon.

ISAIAS esta lleno de los sufrimientos y de las glorias de Cristo. “Herido por
nuestras rebeliones y molido por nuestros pecados” (cap. 53:5); entregado por nuestras
transgresiones, oprimido, afligido, y llevado como cordero para el matadero; cortado de
la tierra de los vivientes” (cap. 53:2-9). Y las glorias que se siguieron. “vera el fruto de
la afliccion de su alma y quedard satisfecho” (cap. 53:11). La “Luz” de su gente (cap.
40:1, 2. Mateos 28:18); las Fuentes de la Salvacion (cap. 12:3); el Rey que “reinard con
Justicia” (cap. 32:1, 2); el Renuevo de Jehova hermoso y glorioso (cap.33:15).

JEREMIAS habla del “Justo Renuevo,” y “Jehova nuestra Justicia” (cap. 23:5, 6)
y del Rey que reinard y que sera prosperado (cap. 33:15).

EZEQUIEL lo revela como el verdadero Pastor (cap. 34:23), y como el
“Principe” (cap.37:25); la “Planta de Renombre” (cap. 36:29), y “Jehovéa — Sama.” (cap.
48:35).

DANIEL lo revela como la “Piedra” cabeza del Angulo (cap.2:34. Salmos
118:22). Isaias 8:14. 28:16. Mateos 21:42, 44. Hechos 4:11. 1* Pedro 2:4, 6). También
como el Hijo del Hombre (cap 7:13, 16); “El Principe Mesias™ (cap. 9:24).

OSEAS lo revela como el verdadero David (3:5), y el Hijo que sali6 de Egipto
(11:1)

JOEL nos habla del Santo Monte de Sion.

AMOS lo revela en el Tabernaculo de David Levantado (cap.9:11; Hechos 15:16,
17).

ABDIAS “El libertador en el monte Sion” (vers. 17).

JONAS “Salvacion” (cap. 2:9); la “Sefial” de la resurreccién de Cristo (Mateos
12:39-41).

MIQUEAS “El que abre caminos,” “Rey,” y “Sefior” (cap. 2:13; 5:2, 5).

NAHUM “La Fortaleza en el dia de la angustia” (cap. 1:7).

HABACUC El “Gozo” y la “Confianza” (cap. 3:17 y 18);

SOFONIAS “Jehova esta en medio de Ti” (cap. 3:17).

HAGEO el “Deseado de todas las naciones” (cap. 2:7).

ZACARIAS el “Pastor herido; el Hombre compafiero de Jehov4).” “Mi siervo — el

Renuevo” (cap. 3:8); “el Hombre cuyo nombre es Renuevo” (cap. 6:12).

MALAQUIAS El “Mensajero del Pacto” (cap.3:1) “el Afinador de los hijos de

Levi” (cap.3:3); “el Hijo de Justicia”.(cap.4:2).

26




Como vemos, la “Palabra” de Dios lleva siempre consigo este gran sujeto.

Este gran sujeto que impregna todo completamente es Cristo; y todo lo demas esta
relacionado con El. “EL es el comienzo y el fin” de la Escritura, asi como todo lo que la
envuelve.

Por eso, la Palabra de Dios, en su ultima parte, nos muestra como se hicieron
todas las cosas en el principio; y como, todo lo que estd introducido en Génesis se
encuentra acabado en Apocalipsis.

La primera rebeliéon de Satan se encuentra implicita entre el primer y segundo
versiculo de Génesis, y su rebeliéon final la vemos en Apocalipsis 20:7-9. Su
condenacion se encuentra pronunciada en Génesis 3:15, y cumplida en Apocalipsis
20:10.

Tenemos la primera Creacion, “el mundo que era entonces,” en Génesis 1:1 (2°
Pedro 3:6). “Los Cielos y la Tierra que existen ahora” en Génesis 1:2, etc. (2* Pedro
3:7).Y “los Nuevos Cielos y la Tierra Nueva” en Apocalipsis 21:1 (2% Pedro 3:13).

Tenemos “noche” en Génesis 1:1; y que “no habrd més noche alli” en Apocalipsis
22:5.

Tenemos el “mar” en Génesis 1 :10; y “el mar ya no existe” en Apocalipsis 21:1

Tenemos el “sol y la luna” en Génesis 1:16, y 17; y “ninguna necesidad de sol y
de luna” en Apocalipsis 21:23; y 22:5.

Tenemos la introduccion de los dolores, del sufrimiento y muerte en Génesis 3:16
y 17; y “no més muerte ni dolores” en Apocalipsis 22:2.

Tenemos “la maldicion” pronunciada en Génesis 3:17; y “no hay mas maldicion”
en Apocalipsis 22:3.

Tenemos la expulsion del Paraiso y el Arbol de la Vida en Génesis 3:22-24; y el
regreso en Apocalipsis 22:2.

Esto sera suficiente para mostrar la unidad de la “Palabra” en su totalidad; y para
estimular a los estudiantes de la Biblia a una investigacion mas profunda utilizando los
parametros de este principio fundamental.

27




[T El PRIMER REQUISITO DE LA PALABRA: “DIVIDIRLA
CORRECTAMENTE”

El primer requisito de la Palabra asienta en el hecho de ser “la Palabra de verdad.”
Y este factor se encuentra de tal manera establecido que, a menos que la dividamos
correctamente, no podremos obtener la “verdad”; y de que, obtendremos esa Unica
verdad en proporcion y a medida que la dividamos correctamente.

Este requisito se encuentra establecido en 2* Timoteo 2:15: “Procura con diligencia
presentarte a Dios aprobado, como obrero que no tiene de que avergonzarse, que usa bien la palabra
deverdad.”

La palabra en cuestion que estamos tratando aqui es orthotomounta

Y esta palabra griega, que en la version espafiola se traduce por “usa bien,” no la
utilizaron los escritores clasicos griegos, ni ocurre mas veces en el Nuevo Testamento,
asi que no tenemos ningin soporte o ayuda exterior, se confina solamente a su uso
Biblico.

Se utiliza dos veces en la Séptima Quinta para la Hebrea ydsar, reconocer, o enderezar.
En Proverbios 3:6; y 11:5, la Hebraica es Piel (o causativa), hacerlo bien (como aparece en
2% Croénicas 32:30. Proverbios 15:21. Isaias 40:3; 45:2,13)

Sin embargo, es la palabra griega con la que tenemos que tratar aqui, en 2°
Timoteo 2:15; y no podemos huir al hecho de que temné significa cortar; y, de que todo
acto de cortar conlleva una division. Dividir pertenece a la naturaleza del acto de cortar.
Mismo cuando la apliquemos como fomando por un unico camino, eso implica que
dividimos o separamos un camino de otros varios - porque deseamos seguir el camino
correcto y abandonar los errados.

La tnica guia Biblica que poseemos con respecto al uso de esta palabra se
encuentra en Proverbios 3:6:

“Recondcelo en todos tus caminos
y ¢l enderezard tus veredas.”

Nuestras veredas solamente pueden se enderezadas, o conducidas a causa del
proceder de Dios en nuestro buen camino, andando en el Unico que esta correcto; por
otras palabras, el camino correcto tiene que ser separado o dividido de todos los
caminos errados.

(Qué mas se puede decir acerca del significado de la palabra en 2* Timoteo 2:15?

No importa lo que otros piensen o digan. Podriamos llenar una pagina entera con
sus nombres y sus puntos de vista, pero aprenderemos muy poco y nos quedaremos
bastante confusos. No precisamos de salirnos del uso Biblico, que asocia la palabra con
una guia en el camino correcto.

El cuadro completo del versiculo nos muestra que:

(1) Nuestro unico y gran estudio es procurar que nos presentemos aprobados ante
DIOS, y no ante los hombres.

(2) Debemos poner toda diligencia llevando a cabo este estudio.

(3) Como obreros, nuestro trabajo no debe ser causa de vergiienza.

(4) Para presentarnos aprobados ante Dios y sin avergonzarnos debemos dividir
correctamente la palabra de verdad.

28




(5) Para hacerlo debemos dirigir nuestro estudio en el camino correcto.

(6) Este importantisimo requisito se asocia con la Palabra en su caracteristica
especial de ser la Palabra de verdad; “la VERDADERA Palabra.”

Todo lo que hemos visto nos muestra que no obtendremos la verdad si no la
dividimos correctamente; y que obtendremos la verdad solamente en proporcion directa
a que la “dividamos correctamente.”

Otros titulos de la Palabra poseen sus requisitos particulares. Tales como “la
Palabra Implantada” que debe ser recibida con mansedumbre (Santiago 1:21). “la Palabra
Fiel” que debe ser Retenida fielmente (Tito 1:9) y la Palabra de Vida que debe ser Asida
firmemente (Filipenses 2:16).

Pero, una vez que esta es “la Palabra de verdad,” sus veredas deben ser
delimitadas, sus sefiales deben ser observadas, y las guias y direcciones que
encontramos en la Palabra misma deben ser seguidas.

Tenemos que “poner diligencia” en este gran Requisito de la Palabra, justamente
porque estamos tratando con, y es, “la Palabra de verdad.”

Es verdad que hay muchos que no tienen en cuenta e ignoran este precepto; y que
no piensan obedecer este mandamiento en el estudio de la Palabra.

Hay muchos que desprecian nuestra insistencia en obedecer este precepto.

(En que se basan? Preguntamos nosotros, ;En que se basan para tratar este
mandamiento importantisimo como si no existiera ni hubiese sido dado?

(Por qué no habita este mandamiento en los habitos de los estudiantes de la Biblia
como otro cualquier mandamiento en la Palabra de Dios?

(Qué motivo puede llevarlos a este punto y a embotar el filo de esta “Espada del
Espiritu” de esta manera?

Es extrafio que, aquellos que menosprecian nuestros esfuerzos en llevar a cabo y
obedecer a este principio, se tengan que ver obligados, no solamente a aceptar sus
divisiones en capitulos y versiculos, y frases sefialadas; sino que, ademas, van mas alla,
y adoptan la divisidon de su sujeto principal colocando titulos al principio de los
capitulos de acuerdo a la idea que se le ocurra al propio hombre.

La unica pregunta que surge es, ;La dividen correcta, o incorrectamente?

Por mero ejemplo, en la Biblia Inglesa (pero hay muchos en la Espafiola) donde
los escritores utilizan al comienzo de Isaias 29 la idea general de la pagina con el titulo
“Juicio sobre Jerusalén”’; y en la pagina siguiente sobre el capitulo 30. “Las Misericordias de
Dios a la Iglesia.”

Y otra vez, sobre Isaias 59, le ponen “La senial de los Judios”; y sobre el 60 vemos
“La gloria de la Iglesia. ” Toda esta estupidez se lleva a cabo sin tener en cuenta lo que se
declara al principio, sin tener en cuenta que este libro contiene ni mas ni menos que “la
Vision de Isaias el hijo de Amoz, la cual vio acerca de Judd y de Jerusalén™ (cap.1:1)

Por supuesto, lo que hacen es dividir la Palabra. Pero la pregunta que nos hacemos
es: ¢(La dividen “correcta”, o incorrectamente?

Cuando se considera este gran e importante requisito existen cuatro esferas
principales en las cuales debemos poner diligencia para que podamos seguir el camino
correcto que esta tan claramente separado y sefialado para nuestro estudio:

I. En su Forma Literaria.

II En su Sujeto Principal (o Asunto Principal.)
IIT En sus Tiempos y Dispensaciones.

IV En su Verdad y Ensefianza Dispensativa .

29




Vamos a considerarlas por orden.
X - DIVISION CORRECTA DE LA PALABRA EN SU FORMA LITERARIA

La “Palabra” nos ha llegado a nosotros en nuestra Traduccion Espafola. Pero
mucho de lo que nos ha llegado en su Division Literaria es de los hombres; y esta lejos
de haber sido dividida correctamente.

1. LOS DOS TESTAMENTOS.

“LA PALABRA DE DIOS” en su totalidad nos ha llegado en dos partes
separadas: una escrita, originalmente, en Hebreo; y la otra en Griego. Solamente en las
subsecuentes Versiones se encuentran estas dos partes combinadas, y juntas en un solo
Libro.

Estas divisiones, por supuesto, no son humanas, si bien los nombres por los que
son comunmente conocidos si que lo sean.

En el siglo II el término “Antiguo Testamento” fue utilizado por los Griegos para
describir la Biblia Hebrea. Esto se traspuso en la Vulgata Latina como el “Vetus
Testamentum,” de donde proviene nuestro término castellano “Viejo Testamento”

Para distinguirlos, la porcion Griega se la denomind naturalmente de “Nuevo
Testamento.” Pero ninguno de estos términos es de origen Divino.

2. LA SEPARACION DE LOS LIBROS DE LA BIBLIA.

Cuando se llega a la Separacion de los Libros, si bien que su origen sea Divino, el
elemento humano se muestra en toda su apariencia.

(@) LOS LIBROS DEL ANTIGUO TESTAMENTO.- Los Libros, como los tenemos
hoy en dia, no son los mismos que en el Canon Hebreo, ni en su numero, ni en sus
nombres, ni en su orden.

Los cambios se dieron por primera vez cuando se hizo la primera Traduccion de la
Biblia Hebrea al Griego en la Version que se conoce como la Septuaquinta.

Esta Version se realizo a finales del tercer siglo antes de Cristo. Pero no sabemos
su fecha exacta, cominmente se cree que entre 286 y 285 A. C.

Es la mas antigua de las traducciones conocidas de los Textos Hebreos, y sus
Divisiones y arreglos en los Libros fueron seguidas en todas las traducciones siguientes.

El hombre los ha dividido en cuatro clases: (1) La Ley, (2) Los Libros Histoéricos,

(3) Los Libros Poéticos, y (4) Los Libros Proféticos.

El Senor Jesucristo los dividid, sin embargo, solamente en tres: (1) La Ley, (2)
Los Profetas, y (3) Los Salmos. |Y quien somos nosotros para decir que EL no los
dividié correctamente! Pero tenemos que tener en cuenta que Su division la hizo de
acuerdo a la Biblia Hebrea que existia en Su tiempo, y no de acuerdo a la Traduccion
Griega hecha por el hombre — que fite ejecutada en aquel tiempo también.

En el Canon Hebreo estas tres divisiones contienen veinticuatro Libros, y se
encuentran en el siguiente orden.-

(D “La Ley” (Torah)

1.- Génesis

30




2.- Exodo

3.- Leviticos

4.- Numeros

5. —Deuteronomio

Estos cinco libros forman el Pentateuco.

(I)  “Los Profetas” (Neviim)

6.- Josué

7 — Jueces
8 — Samuel
9 — Reyes

Estos cuatro anteriores forman “Los Primeros Profetas” (Zacarias 7).

10 — Isaias

11.- Jeremias

12 — Ezequiel

13 — Y Los Profetas Menores

Estos cuatro anteriores formaban los Profetas Posteriores

(III)  “Los Salmos”

14.- Salmos

15.- Proverbios

16 — Job

17.- Cantar de los Cantares
18.- Rut

19.- Lamentaciones

20 — Eclesiastés

21.- Ester

22 — Daniel

23 — Esdras — Nehemias
24 — Cronicas

Todos estos formaban los “Cinco Rollos”

Asi es como los Libros estan correctamente divididos en la Biblia Hebrea. Y es triste
encontrar tantos buenos hombres sinceros esforzandose ingenuamente para encontrar
alguna Divina ensefianza espiritual en el orden posterior y diferente de los Libros de la
Biblia hecho por el hombre en las Traducciones. Uno de estos traductores manufacturd
hace poco “cinco Pentateucos,” dislocando completamente los Libros de la Biblia; y re-
arreglandolos para soportar su teoria. Otro los divide re-arreglando sus Libros en lo que
¢l mismo ha concebido ser el orden cronologico, y ha tenido como resultado, ademas de
otras calamidades, que los Salmos se encuentren dispersos entre los Libros Historicos.

Los “Altos” Criticos dicen que nos habrian dado un Hexateuco en vez de un
Pentateuco.

Tememos que sea sin esperanza procurar que los libros hayan sido divididos y
arreglados de acuerdo al orden del Canon Hebreo; asi que bien podemos contentarnos
con lo mejor que el hombre ha hecho dividiendo incorrectamente la Palabra de verdad
desde fuera.

31




El nimero de Concordancias y de Comentarios que existen, asi como de obras
generales en las cuales todas sus referencias son hechas de acuerdo a los capitulos y
versiculos actuales, seria suficiente para que un tal cambio se nos haga imposible,
aunque deseasemos otro fundamento.

Sin embargo, para aquellos que desean estudiar la Palabra de verdad, serd bueno
que estén al tanto de esta informacion, y que la tengan en cuenta de antemano, aunque
sea solamente para que no le presten ninguna atencion al orden actual de los libros, y
que lo tomen proveniente de algunos esquemas de doctrina o teologia basados en lo que
solamente es de origen humano.

() LOS LIBROS DEL NUEVO TESTAMENTO.- Con los Libros del Nuevo
Testamento se dan algunos problemas diferentes de los que hemos relatado
anteriormente. Encontramos que, en los Manuscritos, se dividen generalmente en cinco
grupos: (1) Los Evangelios, (2) Los Hechos de los Apdstoles, (3) Las Epistolas
Generales, (4) Las Epistolas Paulinas, y (5) El Apocalipsis.

El orden de estos grupos varia en algunos Manuscritos, y el orden de los libros
también varia en los diferentes grupos. Sin embargo, existe una excepcion que debemos
sefalar: Las epistolas de Pablo que estan dirigidas a la Iglesia se encuentran siempre en
el mismo orden que tienen en nuestra Biblia Espafiola hoy en dia. Entre todos los
cientos de manuscritos Griegos, no fue hallado ninguno que tenga un orden diferente
del orden Canonico de estas Epistolas, y que es el mismo que tenemos actualmente.

Por eso podemos edificar nuestro aprendizaje con un firme fundamento, asi como
no lo podremos hacer en el orden de los demaés libros del Nuevo testamento.

3. LAS DIVISIONES DE! TEXTO HEBREO

El Texto Hebreo se divide (en los Manuscritos.) en cinco formas diferentes:-

(a) En Secciones abiertas y cerradas, que corresponden de alguna
manera a nuestros paragrafos. Y que nos ayudan y facilitan nuestra
lectura.

(b) En Porciones sefaladas (Peris copes Trienales): como el Pentateuco

que se divide en 167 Peris copes o “Lecciones”, que se completan
en el curso de tres afos de lectura. Existen 452 de estos Seders
(arreglos de orden) en la Biblia Hebrea, indicados con una sefial
en el margen de cada uno de sus comienzos.

(c) Al lado de estos el Pentateuco fue dividido en 54 Par’shioth o Peris
copes Anuales, a través de los cuales la Ley se leia en el plazo de
un afo.

(d) La divisién en versiculos. Los versiculos en la Biblia Hebrea son de

origen muy antiguo y son sefialados con una marca que se
denomina Si/luk y que se colocaba debajo de la Gltima palabra de
cada versiculo.

Estas palabras eran cuidadosamente contadas para cada libro. Por eso los Escribas
eran asi denominados, no por causa de sus escritos (del Latin Scribo), sino que se les
denominaba Sopherim o Contadores (Del Hebreo, Sopher, contar), El Massorah nos da el
numero de versiculos de 23.203.

32




4. LAS DIVISIONES DEL TEXTO GRIEGO

En los manuscritos Griegos, del Nuevo Testamento existe una indicacion de las
secciones en el margen, dividiendo el texto de acuerdo al sentido.

Existe también unas divisiones de los Evangelios atribuido a TATIANO (Siglo II)
denominada Kephalaia, cabezas o sumarios: y que también eran conocidas como 7itloi o
titulos. AMONIUS, el siglo III, dividi6 el Texto de acuerdo a secciones, que son
conocidas por su nombre: “Las secciones Amonias.” En el siglo quinto EUTHALIUS,
didcono de Alejandria, dividié las Epistolas de Pablo, los Hechos, y las Epistolas
Generales en Kephalaia; y ANDREAS (Arzobispo de Cesarea en Capadocia) completod la
obra dividiendo el Apocalipsis en 24 Logoi o paragrafos, cada uno de ellos se dividié a
su vez en tres Kephalaia.

Estas divisiones del Nuevo Testamento deben ser tomadas como autoria de
hombres individuales, son todas esencialmente humanas.

5. LAS DIVISIONES DE LAS VERSIONES.

(e) LOS CAPITULOS.-Existe otras divisiones mas modernas en
CAPITULOS. Y todas ellas extrafias y ajenas a los Textos
Originales, tanto del Antiguo como del Nuevo Testamento.
Durante mucho tiempo fueron atribuidas a HUGO DE ST. CHER
(Hugo de San Caro). Que fue Provincial de los Dominicos en
Francia, y después Cardenal en Espafia: muri6 en 1.263 D.C. Pero
ahora se cree que fueron hechas por STEPHEN LANGTON,
Arzobispo de Canterbury, que muri6 en 1.227.

() LOS VERSICULOS.- Hugo utiliz6 los capitulos de Langton y le
adiciono unas subdivisiones que indico por cartas. Esto sucedi6 en
1.248. ROBERT STEPHENS, las tachdé de inadecuadas, e
introdujo numeros para sustituirlas en su Nuevo Testamento
Griego de 1.551. Este fue el origen de nuestras divisiones en

versiculos. Y estos versiculos no corresponden siempre con los de
la Biblia Hebrea.

(9) LAS SEPARACIONES EN LOS CAPITULOS.- Que no son de origen
Judia; y que no se asociaron con la Biblia Hebrea sino hasta 1.130
D.C. cuando RABf SALOMON BEN ISMAEL adopto los
capitulos Cristianos y les colocé numerales en el margen, para
facilitar referencias y crear muchas controversias. En Muchos
casos concuerdan con las divisiones Massotéricas de la Biblia
Hebrea, si bien que algunas aparecen divergentes.

Por todo lo expuesto, se puede observar cuan modernas, humanas, y desprovistas
de autoridad son las divisiones de los capitulos y de los versiculos que pueblan la mayor
parte de las versiones de la Biblia generalmente, y nuestra Biblia Espafiola en particular.
Y aunque las utilicemos con propdsitos de referencia, debemos tener mucho cuidado para
nunca utilizarlas para interpretacion. O como ensenanzas doctrinales. Siempre deben ser

33




adaptadas de acuerdo al requisito Estructural, pues en algunos casos alteran la conexion
de su verdadera unidad; y en otros afectan materialmente su verdadero sentido.

Como ejemplo de que las separaciones en los capitulos interfieren con la Conexion
y el Sentido, debemos sefialar Génesis 1 y 2, en donde la Introduccion (cap.1:1-2:4) se
corta y separa, y el comienzo de la primera de Once Divisiones (o “Generaciones”) es
pasada por alto. Esta errada division y separacién ha llevado a grandes disputas y
confusiones. En vez de observar en el cap. 1:1-2:3 un Sumario separado de la Creacion
en forma de Introduccion, muchos han supuesto dos creaciones, mientras que otros ven
una discrepancia entre dos acontecimientos de la misma creacion.

La separacion entre 2% Reyes 6 y 7 deberia darse después del capitulo 7:2, o dicho
de otra forma: los versiculos 1 y 2 del capitulo 7 deberian ser los versiculos 34, y 35 del
capitulo 6.

La separacion entre Isaias 8 y 9, es todavia mdas desafortunada, pues se ha
dislocado, como esta hecha, todo el sentido del pasaje.

Isaias 53 deberia comenzar en el 52:13. Esa es la forma como concuerda con su
Estructura:

A 52:13-15 La exaltacion anunciada del Siervo Jehova
B| 53:1-6 El desprecio que recibe.
B| 7-10-. Sus sufrimientos.

A| -10-12 La exaltacion anunciada del Mesias.

Isaias 52:1-12 deberia ser la parte que concluye el capitulo 51.

Jeremias 3:6 comienza una nueva profecia que solo acaba al final del capitulo
sexto.

Mateos 9:35-38 debia pertenecer al capitulo décimo

Juan 3 debia comenzar con el capitulo 2:23, y asi se conecta las marcas de los
“hombres” con el “hombre de los Fariseos.”

Jun 8:1 deberia ser el ultimo versiculo del capitulo 7 poniendo en contraste el
destino de las personas y el del Sefior.

En Hechos 4 los dos ultimos versiculos debian ser los dos primeros del 5.

También podemos observar que Hechos 7 es un largo capitulo; todavia, la
separacion entre este y el capitulo 6 es muy desafortunada, pues la conexion entre “estas
cosas” en el capitulo 7:1 esta relacionada con las “cosas” a las cuales se hace referencia
en el capitulo 6.

Sucede lo mismo en Hechos 8:1. Y también en el 22:1

Romanos 4 deberia seguir hasta el 5:11, como lo demuestra el argumento, y se
observa en la Estructura.

Se comete el mismo error en Romanos 6 que deberia acabar solamente en el
capitulo 7:6 para concluir el sujeto que se estd tratando. El comienzo del capitulo 7
versiculo 7 “ ;Qué diremos pues?”’ deberia corresponder con el capitulo 6 versiculo 1.

Romanos 15:1-7 pertenece realmente al capitulo 14.

1* Corintios 11:1 debia ser el altimo versiculo del capitulo 10.

2* Corintios 6 debia finalizar con el 7:1; pues el capitulo 7:2 comienza un nuevo
sujeto.

El mismo caso lo tenemos en Filipenses 3 que deberia seguir hasta el 4:1 para
completar el sentido.

Colosenses 3 debia finalizar con el 4:1. Pues “maestros” sigue, y estd en conexion
con la exhortacion a los “siervos”; y el capitulo 4:2 comenzaria un nuevo sujeto.

34




En 1? Pedro 2:1 la palabra “PUES” nos apunta al hecho de que este versiculo esta
fuertemente relacionado con el capitulo 1.

2* Pedro 2:1, de la misma manera, deberia concluir el primer capitulo, y “los
falsos profetas” entonces se contrastan con los Profetas Inspirados divinamente.

Apocalipsis 3, como una separacion, debe ser ignorado, pues asi como esta se
dislocan las siete cartas a las Asambleas.

Apocalipsis 13:1 pertenece y es una conclusion del capitulo 12. La separacion se
encuentra actualmente hecha en algunas versiones; y la lectura correcta de los
Manuscritos Griegos seguidos nos muestran la estrecha relacion de las palabras “Y ¢l
(Satan) estaba sobre la arena del mar,” con el capitulo 12:17, y también con el capitulo
13, pues contiene la posicion de Satanas.

El mismo error se comete en la separacion de Apocalipsis 21 y 22, Es una lastima,
la verdadera division deberia corresponder con la Estructura y tenia que estar entre el
versiculo 5 y el 6.

Otros ejemplos pueden facilmente ser hallados, pero estos ahora seran suficientes
para ensefarnos la importancia que tiene el “Dividir correctamente la Palabra de
Verdad,” en este punto de la Divisién de Capitulos.

(d) LOS CAPITULOS, Y TITULOS DE TEMAS.-

Cuando a estas divisiones en capitulos se le anade, ademas, los (1) titulos de
capitulos, y (2) Titulos de temas de pagina, viene a ser particularmente dafiino, y pertenecen
a la naturaleza de interpretacion en vez de traduccion. Se hace muy necesario proclamar
que estamos en total desacuerdo con esta practica, por el agravante que lleva consigo de
empeorar las separaciones de capitulos y de confundir enormemente a los lectores
menos informados.

Los titulos de temas de pagina son fructiferos senderos de error. Sobre Isaias 29
(como ya hemos sefalado anteriormente) en una Biblia comin pusieron el titulo “El/
Jjuicio de Dios sobre Jerusalén,” y en la pagina opuesta sobre Isaias 30. Las misericordias de
Dios para Su Iglesia,” y el mismo error se comete en los tltimos capitulos de Isaias, tanto
en los titulos de los capitulos como en los titulos de temas de pagina. Sin existir ninguna
separacion o cambio en el sujeto principal. El cual no es otro que “La vision de Isaias,
hijo de Amoz, la cual vio acerca de Jud4 y de Jerusalén” (cap.1:1). Aqui tenemos una
division de la Palabra. Pero la pregunta que nos hacemos es de si puede ser denominada
de una “divisidon correcta,” porque alli se reclaman las “misericordias” de Dios para la
Iglesia, y los “juicios” son generosamente otorgados a los Judios??? Una tal “division”
de la Palabra muy dificilmente podra ser catalogada de “sin parcialidad.”

() PUNTUACION

Otro modo de dividir la Palabra en su Forma Literaria es a través de su
Puntuacion. La cual es la manera mas importante de dividir la Palabra, una vez que
afecta enormemente al Texto por la division de sus frases, y por darles el sentido.

35




La importancia de este asunto la veremos cuando nos demos cuenta de que sus
efectos pertenecen, y se sujetan, a la interpretacion de cada traductor sobre la Palabra de
Dios y su traduccion particular de aquella Palabra. Y existen muchos lectores que los
juzgan como parte integrante de la Verdad de Dios, mientras que son absolutamente
arbitrarios y estan totalmente desprovistos, tanto de autoridad Divina, como de humana
Los Manuscritos Griegos no tienen casi ningun sistema de puntuacion: Los mas
antiguos, ninguno mismo; y los posteriores nada mas que ocasionalmente un punto
singular que se aplicaba a mitad, o sobre el comienzo de las cartas. Todo lo que sea mas
que esto puede ser considerado de obra humana posterior.

Asi que tenemos que tener siempre en cuenta que los Manuscritos no poseen guias
para la division del Texto, ni correctos ni incorrectos. De hecho, en los mas antiguos
Manuscritos, no solamente no existen divisiones de ningln tipo, sino que ademas no
existen divisiones entre las palabras! Por tanto no podemos obtener ayuda con esas
divisiones.

Cuando comenzaron a ser editadas e impresas, sus respectivos Editores le
introdujeron un sistema de puntuacion. Cada uno obedecia a su propio plano, y exponia
su propio juicio humano. No hay dos Editores que tengan coincidido en la puntuacién
de los textos, no hay dos iguales, asi que no podemos esperar ayuda de ellos a través de
consenso.

Cuando estamos delante de una Version Autorizada Espafiola tampoco tenemos
ninguna clase de guia o de ayuda.

La Antigua Version de 1.569 de Casiodoro de Reina estd desprovista de cualquier
autoridad; pues la puntuacion de los Traductores se hizo dependiendo exclusivamente
en sus propias mejores opiniones y juicios. Y otra vez tenemos que sefialar la poca
cantidad de lectores que estan al corriente del basto nimero de versiones que se han
trazado desde la Edicion original de 1.569; y de los muchos cambios que se han
realizado en las subsecuentes Ediciones.

Algunas de estas diferencias, sin duda, fueron hechas sin intencidn, pero hay otras
que han sido indudablemente afiadidas con deliberada intencion Acerca de quién las
hizo, o cuando fueron introducidas, nadie sabe. Pero unas pocas, no en tanto, pueden
ser sefaladas.

La Edicion Inglesa de 1.616 fue la primera ediciéon de la A. V. que muestra
revisiones considerables. La primera Edicion de Cambridge de 1.638 y 1.639 aparece
con una revision completa, hecha sin ninguna autoridad.

La Edicion de 1.660 adicion6 muchas notas marginales. La de 1.701 fue la
primera a introducir fechas en su margen, tabla de pesos y medidas de la Escritura, etc.

La Edicion de 1.762 contiene serias tentativas de mejorias hechas por el Doctor
Paris. Esta edicion se extendid considerablemente en el uso de letras Itdlicas; y el
Obispo Lloyd’s le incorpord notas cronoldgicas.

La Edicién del Dr. Blayney de 1.769 introdujo muchas alteraciones y muchos
errores escandalosos que, desafortunadamente, han sido seguidos sin inquirirlos ni
sospecharlos. Estas imperfecciones han sido la causa de muchas disputas y de un
Inquérito Publico, que incluyd el trabajo de policiamiento de Patente Real de la
Universidad Impresa.

Una Revision de la Sociedad Biblica Americana (1.847-1.851) preparé el camino
para la Version Inglesa Revisada (1.881-1.885).

La “Advertencia” a la Edicion de las Universidades denominada “La Biblia
Paralela” (del R.V.y A.V.), respalda plenamente todo lo que hemos dicho:-

36




“La columna de la izquierda contiene el texto de la Version Autorizada usualmente
impresa con notas y referencias en el margen de la Edicion de 1.611, la ortografia de
estas se ha hecho conforme a la costumbre actual. En el lado izquierdo también se han
ubicado, con otro tipo de letra, las diferencias mas importantes entre la Edicion de 1.611 y el
texto de uso actual, tanto si estas diferencias se deben a las correcciones de la Edicion de
1.611 o a los errores que han surgido subsecuentemente.”

A pesar de todos estos hechos muchos lectores menos informados de la Biblia
toman la puntuacion como “verdad Evangélica;” y no solamente construyen y basan sus
propias teorias, y sus tradiciones sobre ellas, sino que, ademas, consideran de herejes, y
tachan casi de apostatas, a cualquiera que ponga en duda la autoridad de dichas
interferencias humanas en la Palabra de verdad, sobre todo si descubren que van en
contra de sus Tradiciones, las cuales se basan ordinariamente en tales tipos de
fundamentos humanos.

Teniendo en cuenta esta indefensable actitud vamos a tener que mostrar su total
falta de fundamentos.

Con este objetivo ahora, enumeraremos todos los casos donde la puntuacion haya
sido cambiada, puesto que todos son de interés, y la mayoria son importantes.

Estos cambios pueden ser clasificados en tres ramas.

(1) Donde la Edicion de 1.611 ha sido preferida a la Edicion posterior.

(2) Donde los cambios establecidos en la Edicion posterior son mejores.

(3) Donde existen otros cambios hechos de propodsito los cuales sugerimos como
mas deseables.

(Nota del traductor.-En este punto de su libro, su autor se dedica a resaltar los
casos mas flagrantes de “puntuacion indebida” que existen en la King James Version
inglesa. Se me hace imposible hacer una tal traduccion para el castellano de todos los
pasajes que sefala y sus posteriores correcciones, puesto que no son los mismos casos,
ni muchas veces las mismas palabras que estan en causa directa con la Revision de
Casiodoro de Reina castellana en sus “puntuaciones indebidas;” es una enorme perdida
que sufre esta traduccion, tal vez pueda ser reparada posteriormente por alguien que esté
mas familiarizado con los términos ingleses y castellano y que quiera emprender ese
cometido.

De cualquier forma, todo lo que hemos visto nos muestra cudn desprovistas de
autoridad estan las puntuaciones que nos han llegado a nuestras manos, y nos sirve de
alerta a los estudiantes de la Biblia, a la hora de “Dividir correctamente la Palabra de
verdad”, tenemos que procurar esa Palabra de verdad teniendo esto en cuenta.)

() PARENTESIS.-

En la Edicion de 1.611 abundan los paréntesis. Pero en las sucesivas Ediciones
tienden a suprimirse muchos de ellos; y se sustituyen por una coma; o simplemente se
ignoran completamente.

Pero un paréntesis indica un mayor énfasis que la puntuacidon ordinaria; y, si
tomamos esto en cuenta, requieren una cuidada y atenta consideracion; una vez que la
indicacion puede tanto destruir, cambiar, o hacer mas claro al texto.

37




El verdadero paréntesis es una adicion por via de explicacion, y es, en si misma,
completa.

Cuando no es por via de explicacion, sino que se hace por via de una declaracion
adicional , y completa en si misma, los Griegos lo denominaron Insercion, pues esta mas
en la categoria de una digresion.

Cuando se usaba por via de sentimiento 1o llamaban Interjeccion (Ezequiel 16:23).

Cuando era por via de deseo u oracion, lo denominaban Eyaculacion (Oseas 9:14.)

Cuando era por via de apologia o excusa lo denominaban Hipotimesis. (Romanos 3:5.
2% Corintios 11:23.)

Cuando era por via de detraccion 1o denominaban Anoeresis.

Cuando era por via de subita exclamacion la denominaban Cataploce. (Ezequiel 26:23,
24. Romanos 9:3.)

Todas estas adiciones parentéticas son completas en si mismas

Pero cuando la adicion se introduce como si fuese casualmente, y no esta completa
en si misma los Griegos la denominaron Epitrechon, o Corrida aparte.

En muchas ocasiones la Estructura de la Escritura ubica practicamente al miembro
en un paréntesis entre dos miembros correspondientes; tanto si se trata de un miembro
largo y complejo, como si es una simple frase.

Por ejemplo:-

En Génesis 15:13, las palabras “(y sera esclava alli; y serd oprimida)” deberian
estar entre paréntesis, como se ve claramente por su Estructura.

A | “Ten por cierto que tu descendencia morara en tierra ajena;
B | y serd esclava alli;
B.| y seré oprimida.

A.| cuatrocientos afios.”

En los extremos “A”y “A ” tenemos el tiempo de emigracion total, mientras que en
“B”y “B” tenemos la servidumbre en Egipto. Es esta servidumbre que debia presentarse
en forma parentética (“Epitrechon”; corrida aparte);y se leeria con el sentido de “A” para
“A”; y no se afectaba al tiempo por causa de lo que ocurre en medio de ese tiempo. “Ten
por cierto que tu descendencia morara en tierra ajena cuatrocientos anos.”

Génesis 46 26, “Todas las personas que vinieron con Jacob a Egipto, (procedentes
de sus lomos), sin las mujeres de los hijos de Jacob, que entraron en Egipto fueron
sesenta y seis.” Este Epitrechon se debe a la explicacion de la diferencia entre este
numero (66) y al nimero de 75 en Hechos 7:14, que incluye “toda su parentela” y que
era légicamente un ntimero superior al de los descendientes directos de Jacob.

Exodo 12:40, “El tiempo que los hijos de Israel (habitaron en Egipto) fue
cuatrocientos y treinta afos.” Esto es un Epitrechon o sefial introducido para adicionar el
factor del sitio donde estas personas se encontraban “habitando”. Y nos libra de cometer
el error de pensar que ellos estuviesen siempre en Egipto durante todos estos 430 afios,
(podemos “‘habitar” en Portugal y viajar hasta Espafia durante un cierto tiempo)

Josué 6:1 es un verdadero paréntesis o una declaracion independiente completa en
si misma que transporta un hecho adicional, pero que se inserta para explicar e
introducir las palabras del Capitan de las huestes de Jehova, las cuales se dan en el
versiculo 2.

1* Reyes 7:19 es un paréntesis y nos ayuda a conectar los versiculos 18 y 20.
En 1* Reyes 8:39 y 42 tenemos dos completos y separados paréntesis.

38




En 1* Reyes 12:32 las palabras “asi hizo en Bet-el” debian haber sido sefialadas en
paréntesis, como constaba en algunas revisiones mas antiguas. Es la Figura Epitrechon.

1? Reyes 21:25, 26 es una verdadera Insercion, asi como Job 31:30.

En Salmos 68:18 tenemos otra Epitrechon — “Y también para los rebeldes”- que
resefia y magnifica la libre gracia de Dios, que se aplica, no solamente sobre los buenos,
sino también sobre los que se encuentran en rebelion.

En Salmos 109 los versiculos de 6 a 19 deben ser incluidos en un paréntesis una
vez que son expresiones de “la boca de los impios” y de bocas de enganadores “con
palabras de odio” (vers.2 y 3).

A seguir, el versiculo 20 retoma desde el 5 y dice lo siguiente:-

“Sea este el pago de parte de Jehova a los que me calumnian
Y a los que hablan mal contra mi alma.”

En Isaias 22:21-24 se debe colocar un paréntesis; pues conlleva la idea de Aquel
de quien Eliaquim es solamente un tipo y la historia del versiculo 25.

La Estructura de Isaias nos muestra que los capitulos 36 —39 son un paréntesis
parentético, una vez que relatan la historia de la enfermedad y del cerco del rey
Ezequias; y estan en correspondencia con los capitulos 7 y 12; los cuales también son
un paréntesis, por ser la historia de los eventos y profecias de Acaz.

Mateos 9:20-22 es mas un Episodio que una Insercion. Pero ha sido marcado con
un paréntesis en algunas versiones antiguas, mientras que otras lo han rechazado.

Lucas 1, versiculos 55 y 70 deben ser indicados entre paréntesis cada uno de ellos.

Romanos 8:20 “no por su propia voluntad, sino por causa del que la sujetd en
esperanza’ son un Epitrechon.

La Ellipsis debe ser suprimida por la repeticion del verbo “aguardar,” en el
versiculo 20 y el 19.

Esto se demuestra a través de

La Estructura de Romanos 8:19-21.

A | 19. Esperar, aguardar
B | 20-. La razon: Creacion sujeta.
A |-20. Esperar, aguardar.
B |21 Larazon: liberacion de la Creacion.

Y se puede observar mejor si lo transcribimos en su totalidad:-
Romanos 8:19-21.

A | 19 “Porque el anhelo ardiente de la creacion es el aguardar la manifestacion de
los hijos de Dios ......ccccvvvevveeeciieennennne | Esperar, aguardar.
.B | -20 Porque la Creacion fue sujetada a vanidad, no por su propia voluntad,
sino por causa del que la sujetd. ......cccoeeevveeereeeeveennnnen. | Razon.
A | 20- (la sujeto digo) en esperanza....... | Esperar, aguardar.
.B| 21 Porque también la creacion misma sera libertada de la esclavitud de
corrupcion a la libertad gloriosa de los hijos de Dios ....... | Razon.

En 1* Corintios 10:3-5 existe un verdadero paréntesis; por ser una explicacion de
lo que antecede, y es completo en si mismo.

39




“Y todos comieron el mismo alimento espiritual, y todos bebieron de la misma
bebida espiritual. (porque bebian de la misma roca espiritual que los seguia; y la roca
era Cristo). Pero de los mas de ellos no se agrad6 Dios.”

En 2* de Pedro 1:19 existe una Epitrechon que deberia haber sido cuidadosamente
sefialada: “A la cual (a la palabra profética) hacéis bien en estar atentos (como a una
antorcha que alumbra en lugar oscuro hasta que el dia esclarezca y el lucero de la
mafiana salga) en vuestros corazones”

Las palabras “en vuestros corazones” deben hacer conexién con las palabras
“hacéis bien en estar atentos”, y no con el Dia que vendra ni con la aparicion del Lucero
de la Mafiana. Esa aparicion no se va a dar en nuestros corazones, sino que sera la
manifestacion gloriosa de Cristo a Israel y a todo el mundo (Lucas 1:78. Apocalipsis
22:16).

Este mundo en que vivimos es un lugar oscuro y de tinieblas, y la unica luz que
existe es la palabra profética a la cual hacemos bien en “estar atentos en nuestros
corazones.”

La Tradicién proclama que esa Profecia es un lugar oscuro, y que hacemos bien en
ignorarla. Lo que simplemente prueba la verdad de la Escritura en la cual Jehova
declara que, “Mis pensamientos no son vuestros pensamientos, ni Mis caminos son
vuestros caminos, dice el SENOR” (Isaias 55:8).

Estos ejemplos serdn suficientes para mostrarnos la importancia de este apartado,
de “dividir correctamente la Palabra de verdad” en su Forma Literaria.

Y DIVIDIR CORRECTAMENTE LA PALABRA EN SU SUJETO PRINCIPAL

Comunmente se cree que todas las partes de la Biblia se deben interpretar
directamente como siendo referidas a la Iglesia de Dios; o como perteneciendo a todas
las personas, en todas las fases de la historia de la Humanidad.

El descuido con este precepto de dividirla correctamente es un impedimento
efectivo a la hora de entenderla y también para poder disfrutar de su estudio.

Este mal entendimiento de la Palabra es la causa de su negligencia, y esta
negligencia es la razon por la cudl, muchos que deberian nutrirse y alimentarse con su
alimento espiritual, se encuentren hoy en dia tan débiles; y estén tan poco preparados
para toda buena obra (2* Timoteo 3:17)

Aunque la Palabra de Dios esté escrita PARA todas las personas, y PARA todos
los tiempos, también es verdad que, no todas sus partes, estén dirigidas A todas las
personas EN todas las edades sin distincion.

1. LOS JUDIOS, LOS GENTILES, Y LA IGLESIA DE DIOS.- Toda la palabra est4
“escrita PARA nuestro aprendizaje,” y contiene todo lo que debemos saber: sin
embargo, su sujeto principal esta escrito de acuerdo al principio contenido en 1?
Corintios 10:32, y esta escrita concerniendo a una u otra de estas tres clases distintas de
personas, por separado, o combinadamente:-.

“Los Judios
Los Gentiles, y
La Iglesia de Dios.”

40




De acuerdo a lo que cree la mayoria de las personas, todo lo que venga a resaltar
el sujeto principal de la Palabra de Dios es relativo solamente a una de estas tres
categorias: y, siempre que encontremos algo dicho acerca de las otras dos clases (los
Judios y los Gentiles), todo debe ser interpretado solamente como siendo de aquella
unica, la Iglesia de Dios.

Esto solo hace parte del orgulloso egoismo propio de la naturaleza humana: el cual
se comporta de la misma forma en este caso, es decir siempre lista para apropiarse de
todo lo que pertenezca a los demas.

Pero no existe nada mas pernicioso para el entendimiento de la Palabra que esta
falta de discernimiento.

Somos conscientes de que, afirmando una cosa de estas, vamos a ser albo de una
acusacion que ya nos han dirigido algunos, difamando que estamos ‘“asaltdndoles sus
Biblias”

Pero esta acusacion se encuentra totalmente desprovista de fundamento alguno; y
se basa en una total ignorancia de lo que queremos decir, y es una perversion de lo que
afirmamos.

Serd necesario, por tanto, que repitamos, que afirmemos categdéricamente, que
toda palabra, desde Génesis hasta Apocalipsis esta escrita PARA la Iglesia de Dios. No
hay ni una sola palabra que podamos dispensar, sin sufrir pérdida.

No nos privamos de ninguna parte de la Palabra de Verdad.

Protestamos contra cualquier sustracciéon en este caso, asi como en todos los
demas.

No somos nosotros que robamos a la Iglesia de Dios; si no que son nuestros
acusadores los que roban a los judios y a los gentiles. Nosotros exigimos firmemente
que se restaure la propiedad robada a sus justos duefios; jPropiedad que ha sido robada
por los que nos acusan a nosotros de ladrones!

Volvamos a leer, pues, lo que se declara en las palabras de Romanos 2:21: “Tu
que predicas que no se ha de hurtar, ;Hurtas?”

Estamos listos para llevar a cabo esta contra-acusacion, y a sostenerla.

La acusacién que se nos hace la refutamos; porque aquellos que la hacen son
culpables de la misma ofensa con la cual nos condenan.

Sostenemos que lo que esta escrito, a, y sobre los judios, pertenece y debe ser
interpretado de los judios.

Sostenemos que lo que esta escrito, de, y sobre los gentiles, pertenece y debe ser
interpretado de los gentiles.

Sostenemos que lo que estd escrito, a, y sobre la Iglesia de Dios debe ser
interpretado de la Iglesia de Dios.

LA esto se le llama robar? O se le llama justicia?

(Esto es sustraer, o restituir?

Una evidencia de la apropiacion indebida (usando un término mas blando) la
fornece la Biblia que tenemos delante, con lo que referimos acerca del titulo de pagina de
Isaias capitulo 29 y capitulo 30 en las ediciones corrientes de la version Inglesa, en
donde sobre el primero colocan “ Los juicios sobre Jerusalén” y en el posterior, “Las
misericordias de Dios sobre la Iglesia.

Qué puede ser esto sino una division completamente errada de la Palabra de
Verdad y la introducciéon de errores, sustraen a Jerusalén de sus prometidas
“misericordias” y las apropian indebidamente a la Iglesia, mientras que los “juicios” son
atribuidos y dejados a Jerusalén; asi se llevan siempre consigo lo apetecible y dejan
aquello que les estorba para los Judios.

41




Nosotros creemos lo que Dios dice: que son la vision que se mostrd a Isaias
“CONCERNIENTE a Juda y a Jerusalén.”

Es verdad que fue escrito PARA nosotros; pero solo “para nuestro aprendizaje”
(Romanos 15:4); pero no nos esta dirigido A nosotros, o escrito CONCERNIENTE A
nosotros, sino “concerniente A Judd y A Jerusalén.”

Es un acto de deshonestidad, por tanto, que nos apropiemos, interpretando para
nosotros, aquello que fue escrito sobre Israel.

De la misma manera, que si tomamos, como hacen algunos, las palabras de la
Epistola a los Efesios como si hubiesen sido escritas o concernientes a los Gentiles (los
inconversos del mundo), si se toma asi, no solamente se le estara robando a la Iglesia de
Dios de su mas preciosa herencia, sino que, también, mal ensefiamos la “universal
Paternidad de Dios” en vez de Su verdadera Paternidad, que solamente se imputa sobre
aquellos que son sus hijos en Cristo Jesus.

Vemos, por tanto que, hasta que no se divida correctamente el sujeto principal de
la Palabra de verdad, lo unico que vamos a cosechar son errores en vez de verdad

Todas las partes de la Biblia estan escritas “concernientes” a una de estas tres
categorias o clases de personas: Judios, Gentiles o la Iglesia de Dios.

Algunas veces puede suceder que en un mismo pasaje o libro conlleve partes que
sean concernientes a los tres.

Otras veces un libro entero puede ser solamente concerniente a uno de estos
grupos, y que los otros dos se encuentren excluidos. Los tres grupos pueden, no
obstante, aprender mucho sobre lo que esta escrito solamente a uno de ellos; pues la
Palabra inspirada de Dios es “util para ensefar, redargiiir, y corregir en justicia,” PARA
todos aquellos que la lean (2* Timoteo 3:16). Aquello que sucedio a Israel LES sucedio
para que sirva de ejemplo para todos “y para amonestarnos a NOSOTROS” (1?
Corintios 10:11). “Porque las cosas que se escribieron antes, para nuestra ensefianza se
escribieron” (Romanos 15:4).

Pero aunque esto sea verdad; lo que nosotros queremos decir es que toda la
Escritura esta escrita CONCERNIENTE a una o a otra de estas tres categorias; y que
esta dirigida especialmente A esa categoria particular. Esa clase tiene por eso prioridad
en aquella Escritura. Su Interpretacion pertenece a aquella clase; aunque las otras dos
puedan también aplicarla para si mismas, y puedan aprender de ella. Pero solamente se
reduce a su aplicacion y nunca a LA interpretacion, y ademas, aquella aplicacion debe ser
hecha solamente cuando concuerde con la interpretacion de aquellas Escrituras que son
especialmente dirigidas y relacionadas con su propia clase o categoria. Esto es muy
importante. De otra manera nos vamos a encontrar a nosotros mismos utilizando una
verdad que se sobrepone a otra verdad; estaremos atribuyendo una verdad que pertenece
a una de las clases en oposicion a lo que es verdad para nuestra clase.

Todo lo que estamos tratando ahora tiene que ver con el sujeto principal de 1a Biblia,
donde residen tres grupos de personas. Y el gran requisito de la Palabra a este respecto
es, que deberiamos, y debemos, siempre que estudiemos una porcion de la Palabra de
Dios, hacernos la pregunta,

A QUIEN ESTA DIRIGIDA ESTA PARTE?
O
(CONCERNIENTE A QUIEN ESTA ESTO ESCRITO?

Y cuando encontremos a cual de los tres grupos pertenece, debemos
cuidadosamente confinar y limitar la interpretacion de dicho pasaje a la clase que
concierne; independientemente de si podemos, o no, hacer una aplicacion del pasaje,

42




dependiendo de que no se entre en conflicto con los pasajes que estan especialmente
dirigidos y que son concernientes a “la Iglesia de Dios.”

No debemos tomar lo que esta dirigido a los Judios e interpretarlo de la Iglesia. No
debemos tomar lo que esta dirigido a la Iglesia e interpretarlo como de todo el mundo.
No debemos tomar lo que esté dirigido a los Gentiles e interpretarlo de la Iglesia.

Si lo hacemos asi, vamos a tener tinieblas en vez de luz, confusion en vez de
instruccion, problemas en vez de paz, y error en vez de verdad.

Para ilustrarlo podemos solamente notar el efecto que produce una Escritura como
Romanos 11

2 LOS GENTILES —Cual es el hijo de Dios que tiene “entrada, por la fe, a esta
GRACIA en la cual estamos firmes” que no se haya regocijado “ en la esperanza de la
GLORIA de Dios” (Romanos 5:2), cuando le fue dado a saber en el capitulo 8:1, que
ahora “ninguna condenacién hay para los que estan en Cristo Jesis”; y de que “ni la
muerte ni la vida, ni angeles, ni principados, ni potestades, ni lo presente, ni lo por
venir, ni ninguna otra cosa creada nos podré separar del amor de Dios, que es en Cristo
Jesus Sefior nuestro” (Romanos 8:38, 39)?

Sin embargo, al volver de la pagina, leemos, en el capitulo 11 acerca del “arbol del
Olivo,” y de las solemnes amenazas, y avisos a las ramas ( que fueron injertadas en
lugar de las ramas naturales): “Porque si Dios no perdoné a las ramas naturales a ti
tampoco te perdonard” (vers. 21) y “Mira, pues, la bondad y la severidad de Dios; la
severidad ciertamente para con los que cayeron, pero la bondad para contigo, si
permaneces en esa bondad; pues de otra manera tu también seras cortado.” (vers.22).

Una vez leidas estas palabras en el capitulo 11 de Romanos, el lector recuerda lo
que leyo antes en el octavo capitulo, y se queda perplejo. Pues se habia imaginado que
ambos pasajes estaban escritos “concernientes” y dirigidos a €l mismo, y acaba por no
entender ninguno de los dos. Dios le dijo que “nada podra separar” a los hijos de Dios
de Su amor en el capitulo 8, y sin embargo ahora le dice en el 11 que si no permanece
sera “cortado.”

(Como va el lector a solucionar este problema?

Solamente “dividiendo correctamente” este capitulo de acuerdo a su sujeto
principal; entonces, y solamente entonces, podra no solo remover el dilema en que se
encuentra, sino que, ademds y al mismo tiempo, encontrard una nueva belleza, luz, e
instruccion, fuera de tinieblas y de confusiones.

Primeramente debe preguntarse ;De qué trata el sujeto principal? Entonces
procurara mirar el contexto, para ver si puede encontrarlo. Deberd también volver al
capitulo 8 donde se recordara que esta tratando con la Iglesia de Dios, y leyendo el
capitulo siguiente (cap.9) encontrara que el sujeto principal ya no es la Iglesia, sino “los
Judios”, los Apdstoles “hermanos en cuanto a la carne” del Apdstol (cap.9:3). Y
encontrara que sucede lo mismo en los capitulos 10 y 11, pero también se dard cuenta
de que en el capitulo 11 y en el versiculo 11 también se introduce a “los Gentiles” pues
el Apostol dice claramente,

13

“PUES A VOSOTROS HABLO GENTILES”

Y podra darse cuenta que estas amenazas y avisos del capitulo 11:21 y 22 son
“para que sepa’’; pero que no estan dirigidas ni fueron escritas concerniente a él como
miembro de “la Iglesia de Dios.”

Siguiendo esta pista comienza a darse cuenta de la figura del Olivo, y recordara
que es uno de los tres arboles conque se simboliza a Israel en el Antiguo Testamento, la

43




figura de la Higuera que es el simbolo de los privilegios nacionales de Israel; el Olivo,
de los privilegios religiosos de Israel; y la Vifia, de los privilegios espirituales de Israel.

De todo esto podriamos concluir que las ramas naturales son cortadas por un
tiempo, y las ramas del Olivo silvestre (como son denominados los Gentiles), son
injertadas en vez de ellas, también por un tiempo.

A Israel se le ha mostrado que sus privilegios religiosos han sido cortados, y que
han sido extendidos a los Gentiles. Israel tuvo una vez su propia tierra, su propia capital,
su propio gobierno, sus propios privilegios religiosos, los cuales han sido suprimidos en
este contexto (cap.9:4, 5), y en la pregunta que se hace en el capitulo 3 versiculos 1y 2,
“;Qué ventaja tiene, pues, el Judio?” La respuesta dice, “Mucha, en todas maneras.
Primero, ciertamente, que les ha sido confiada la Palabra de Dios.”

Hasta el rechazo (Hechos 28:25, 26) de la oferta de Pedro (Hechos 3:19, 20)
ningun Gentil podria haber obtenido ninguna bendiciéon excepto en conexion con Israel.
En Hechos capitulos 8, 9, y 10 tenemos tres ejemplos tipicos juntamente agrupados,
queriendo enfatizar el hecho dandonos uno de cada, de los tres grandes ramos de la
familia humana: El Etiope (de Cam), Saulo (de Set), y Cornelio (de Jafet).

En la presente dispensacion ningun Judio puede estar debajo de bendicidon excepto
solamente los que estan en Cristo, en conexion con los Gentiles.

Pero en la Nueva Dispensacion de los Hechos de los Apostoles las ramas Israelitas
fueron completamente “cortadas,” y la rama Gentil completamente injertada. Y estos
ultimos no tenian mayores privilegios por ser Gentiles que los que tenian los Israelitas
(por ser israelitas). Por eso las palabras de Romanos 11:18-21 se aplican a los dos; pues
aunque el fundamento doctrinal del Misterio haya estado configurado en los capitulos
de Romanos de 1 a 8; el Misterio propiamente dicho no fue revelado hasta que se dio a
escribir a Pablo en las Epistolas que hizo en Prision (Efesios, Filipenses, y Colosenses).
La Epistola misma no fue escrita sino aproximadamente al final del libro de Hechos, y
poco tiempo antes de Efesios.

Ahora se puede ver la causa de tanta confusion. El arbol del olivo es casi
universalmente tomado como un simbolo de la Iglesia. No sabemos de ninglin
comentario en contra. La Palabra de verdad no estd correctamente dividida en este
sujeto principal; y aunque el Apdstol dice, “a vosotros hablo Gentiles,” aun asi, lo que
dice se ha interpretado como si fuese dirigido a la Iglesia de Dios. Por eso, la verdad
inmutable concerniente a la posicion de la Iglesia de Dios en Cristo Jests es sustituida
por la también verdad concerniente a los Gentiles; y todo este dafio proviene por no
seguir el precepto Divino de 2* Timoteo 2:15.

Es verdad, todo estd escrito para nosotros, para la Iglesia, “para nuestra
ensenanza.” Puede que haya una especie de aplicacion general en el uso de algun privilegio
que Dios nos haya concedido individualmente; pero la verdadera interpretacion en si
concierne a los Gentiles, y solamente haciendo asi, se nos mostrara la “Verdad” de esta
porcion de la Palabra.

iOH, cuanta confusion se le pone a la Palabra, y cuantas dificultades se presentan
cuando no se divide correctamente el sujeto principal de esta Escritura!

Tenemos solamente tocado algunos puntos en este capitulo, y ya podemos darnos
cuenta del dafio que se ocasiona al intentar poner Romanos 11 en armonia con
Romanos 8. Tal armonia es imposible, por eso un tal esfuerzo es tan patéticamente
obvio.

Vea por ejemplo, a uno de los mejores comentaristas del Libro de Romanos (el
Obispo de Durham, Hadley Moule). El se dio cuenta de la dificultad, y contendi6é con
ella. El no se atrevid a ignorar la verdad del capitulo 8; pero tratd el capitulo 11 de una
manera que practicamente se le sobrepone. Estas son sus palabras:-

44




“Aqui se encuentran los hombres que se vuelven atras, a sus propios quehaceres y
responsabilidades de antafio, de las contingencias, por hablar de una cierta manera, que
se aleja de su seguridad en ser fiel, - Si te mantienes verdadero y fiel a la misericordia,
la misericordia te asegurara fielmente a ti; de otra manera tu también serds
cortado,-...Mira que no se te atraviese ninguna traba de razones teoricas entre aquella
afilada amenaza y tu alma. Penitente, desespera de ti mismo, descansa en Cristo
solamente, y deja que el habite por la bondad de Dios.”

Estas palabras podrian ser ciertas si fuesen ligeramente modificadas y dichas sobre
los Gentiles. Pero no son correctas cuando se toman como si fuesen dirigidas a todos los
“hombres”; sobre todo y mucho menos cuando se toman como si fuesen dirigidas a los
individuos hijos de Dios, los cuales jamas podran ser separados de la bondad y del amor
de Dios, ni tan siquiera a través de todo el poder de la tierra y del infierno juntos
(Romanos 8:38, 39)

Dificilmente podremos encontrar otro tan acomodado y poderoso ejemplo sobre la
importancia de atender al gran requisito de la “Palabra de Verdad”; en su division
correcta del sujeto principal con el cual se trata en sus pasajes.

En asunto de cartas, o epistolas, se hace muy importante en nuestra vida social
observar cuidadosamente la direccion escrita en el sobre. Y lo hacemos para estar en paz
y armonia, previniendo desastrosos errores y mal entendidos.

Es un error que algunas veces se comete, y sucede que, cuando abrimos una carta
que no nos estd dirigida, comenzamos a leerla; Y cuando la estamos leyendo
encontramos en ella algunos asuntos extremamente interesantes y muy instructivos;
pero al mismo tiempo también observamos otros en que existen referencias que no
entendemos y que no podemos aplicar, con circunstancias completamente desconocidas
y ajenas, pues nosotros no somos las personas para quien fue directamente escrita esa
carta.

Entonces, si somos sensatos, volvemos a ver la direccion, y descubriremos el error
que hemos cometido, y la causa de la confusion. Pues ocurre exactamente igual.

La verdad es que los capitulos 9, 10, y 11 son un gran paréntesis. Y el capitulo 8
debe ser conectado directamente con el 12, haga la prueba y vera su verdadera armonia.
Aunque siempre podamos aprender, y mucho, de los capitulos intercalares.

3. LAS EPISTOLAS A LA DISPERSION.- Ninguna Epistola ha causado ni ha sido
fuente de tanta confusion, ninguna ha sido tan maltratada como la que ha sido escrita
por Santiago.

(@) La Epistola de Santiago esta dirigida a:-

LAS DOCE TRIBUS QUE ESTAN EN LA DISPERSION

Sin margen para dudas que eran creyentes, hasta un cierto punto; pero
exactamente en lo que creian o hasta cuanto creian no se nos refiere.

Es evidente que, siendo Judios, creyeron que Cristo era el Mesias, y poseian
algunas luces: pero la pregunta que nos surge es, ;Creerian ellos, como pecadores, en
Cristo como su Salvador ? o ;Sabian que “Cristo es el fin de la ley para la justicia a todo
aquel que en El cree”? Es evidente, a través de lo que estd por detrés de la Epistola, que
no poseian el estatuto de aquellos que fueron “llamados a ser santos”: o de los

45




miembros del Cuerpo espiritual de Cristo, como estd establecido en las Epistolas
dirigidas a las Iglesias de Efeso, Filipo, y Colosas.

Eran “Cristianos” distinguidos de entre los Judios y de los Gentiles, pero ;serian
miembros de “la Iglesia de Dios? ;Quiénes eran aquellos “vosotros” del capitulo 4?
(Quién son los “ricos” del capitulo 5:1? El estandar de la epistola es completamente
Judio. Su lugar de adoracion era la “Sinagoga” (en el cap.2:2 la palabra congregacion ha
sido traducida de Sinagogue)

En el cap. 5:12 la prohibicidon de juramento esta totalmente de acuerdo a la norma
Judia; y en el versiculo 14 la uncion con aceite era la practica corriente de los Judios de
la época.

La Espiritualidad y vitalidad Cristiana no se encuentra por ninguna parte. “Cristo”
es solamente nombrado dos veces (cap.1:1 y 2:1). La palabra “Evangelio” no se utiliza,
y el “Misterio” se desconoce. Las doctrinas fundamentales del Evangelio no son
aludidas: tales como la Encarnacion de la Palabra en Cristo, su Sufrimiento, la
Redencion, Resurreccion, o Ascension.

Trata con la moralidad de la Ley (2:8 y 13). La venida del Sefior como Juez (5:8,
9). La Justificacion por las obras (2:20-26).

Todos los errores que se combaten refieren al Judaismo. Alli se encuentra la
Religion (thereskeia), pero se resalta que las obras de misericordia y el amor de Dios son
mejores que las sefiales externas de la adoracion religiosa. Fatalismo, formalismo, e
hipocresia, arrogancia y opresion, se tratan especialmente; pero no son estos pecados
que distinguen y caracterizan a la Iglesia de Dios.

Todos los fendmenos son Palestinos y Orientales, como se puede ver en las
referencias a la lluvia temprana y a la tardia (cap.5:7); a la higuera, aceite, y al vino
(cap.3:12); a la sequia (cap.5:17 y 18); a las fuentes dulces y a las amargas (cap. 3:11 y
12); y al calor abrasador (cap.1:11).

La Epistola esta llena de referencias al Sermén de la Montaifia, (Que ya trataremos
posteriormente) y a la pasada Dispensacion, no a la presente. Podemos comparar

Santiago 1:2;y 5:10y 11............... con Mateos.. 5:10-12
...... e L . 5248,
...... e 15, 175 5015 T T
...... 1295 205 e 523
...... e 1122255 2:10, 11l 5219,
...... e 1200 0 5222
...... e 1:22:2:14; 579U T21226.
...... e 2013 022, 5,
...... 28 e 1212,
...... 2010, T e T01 2,
...... 2013 e, 6014, 155 722
...... 21 e 1321
...... i3 A LT

...... 31 2 e 1016
...... P37 18 509

...... B e 128
...... el 6224
...... e . 518

...... D 54

...... 10 523, 4
...... P Ll TE

46




...... e D s e 0219
...... e 510 5212
...... e D 2 e 5234

Y tomando en cuenta las ensefianzas del Sefior referentes al Reino podemos
comparar

Santiago 1:14. .o.ooviiiiiiieeeeee e ” con Mateos 15:19.
...... a1 2 e eeeeen 10228
...... e S L LUCES L 6224,

Este fenomeno en el sujeto principal, cuando se ha interpretado de la Iglesia de
Dios, y apropiado para aquellos que estan “en Cristo,” y “completos en EL” lleva a una
tal confusion que, aunque la Epistola estuvo en la primitiva versién Siriaca desde el
principio (siglo II), y fuese catalogada de Canonica por los Grandes Padres Griegos del
siglo IV; existieron siempre grandes dudas acerca de su autoridad canonica, y recelos en
recibirla.

Estas dudas fueron reavivadas cuando las traducciones de la Biblia comenzaron a
ser hechas por la Reforma. Erasmo, Lutero, y otros mas cuestionaron la autoridad
canonica de la Epistola; y es de sobra conocido que Lutero llegd a denominarla de “la
diferente Epistola de paja.”

Las mismas dificultades y dudas persisten hasta hoy. Sin embargo todas ellas son
ocasionadas por interpretar de la Iglesia de Dios aquello que esta escrito para una clase
muy diferente de personas que pertenecian a “las Doce Tribus.”

La cuestion es esta, ;Pertenecemos nosotros a “las Doce Tribus”? ;Adoramos en
una Sinagoga? ; Tenemos por costumbre ungir con aceite a las personas?

Las respuestas a estas preguntas nos muestra que no es a nosotros a quien se dirige
esta Epistola, es decir, a los que “estan en Cristo” y que son “la Iglesia de Dios.”

En el momento en que discernamos esto, y dividamos correctamente la clase de
personas a quien se dirige, se coloca un punto final en todos los elaborados argumentos
y esfuerzos que visan poner de acuerdo y en armonia la Epistola de Santiago con la
Epistola de los Romanos; y con todas las tentativas de reconciliar sus ensefianzas con
las de Efesios o Colosenses. No existe nada que la armonice o reconcilie. Se verd que
Santiago es verdad en lo que escribié para aquellos a quien fue dirigida, y se vera que
Pablo esta cierto en sus escritos. Ambos son verdad en aquello que dicen para aquellos
que respectivamente escribieron por inspiracion, cuando dividimos correctamente estas
partes de la Palabra de verdad.

b) LA EPISTOLA A LOS HEBREOS.- Tenemos otro ejemplo, muy similar al
anterior, en la Epistola dirigida a los creyentes Hebreos.

Esta Epistola es evidentemente més avanzada que aquella dirigida por Santiago, y
tal vez, que aquellas que fueron dirigidas por Pedro. Estas tres hacen parte de las
Epistolas dirigidas a la misma clase; la Didaspora o Dispersion, de Israel.

La Epistola de Santiago fue dirigida a la Diaspora. Dos fueron escritas por Pedro
(compare 1* Pedro 1:1 con 2* Pedro 3:1): y otra les fue escrita por Pablo. Sobre esta se
hace una referencia en 2* Pedro 3:15, donde Pedro dice “nuestro amado hermano Pablo
segin la sabiduria que le ha sido dada OS HA ESCRITO;” (a los creyentes en la
Diaspora.)

47




Pablo fue el escritor de la Epistola a los Hebreos que estaban en la Dispersion; y
nadie mas sabia de esta Epistola o habia oido hablar de ella. Acerca de la identidad de
estos Hebreos, en lo que ellos creian, o cudl era su posicidon anterior, observamos en
Hechos 21:20, donde Santiago le dice a Pablo a su llegada a Jerusalén: “Ya ves
hermano, cuantos millares de Judios han creido, y todos son celosos por la Ley.” Si eran
“todos celosos por la Ley,” y continuaban ofreciendo sacrificios por los pecados (como
se puede ver claramente que hacian en el versiculo 26), entonces es porque no creian
que Cristo fuese “el fin de la Ley para justicia a todo aquel que cree.” (Romanos 10:4);
y no podian tener conocimiento de su posicion en Cristo. En Hechos 21, no se
distinguen de aquellos que golpeaban a Pablo (vers.32), y que le gritaban jMuera!
(vers.36): y su celo por la Ley era tan grande, que, no solamente la observaban ellos
mismos, sino que también perseguian y destruian a los que la habian abandonado
(Hechos 21:21-24; y compare con 1* Tesalonicenses 2:14-16).

Era para Hebreos como estos, que creian tan poquisimo, y que obraban tan
arduamente, para los que Pablo fue inspirado posteriormente a escribirles una Epistola.

Esta dirigida para aquellos que “tienen celo por Dios, pero no conforme a ciencia.
Porque ignorando la justicia de Dios y procurando establecer la suya propia no se han
sujetado a la justicia de Dios. Porque el fin de la Ley es Cristo para justicia a todo aquel
que cree” (Romanos 10:2-4).

La Epistola a los Hebreos fue escrita para que se les diera a saber esto. Pues el
nombre de Pablo debia haberse prefijado en ella, asi como lo esta en todas sus Epistolas,
pero su nombre hubiese sido (humanamente hablando) fatalmente recibido, pues
sabemos lo que habia sucedido antes y que esta descrito en Hechos 21:17-40): Esos
sucesos acabaron con su ministerio publico.

Por eso el Espiritu Santo suprimi6 el nombre de Pablo, y coloco en su lugar el
nombre de “Dios” al principio de la Epistola. Pues, “Dios,” que habia dado la Ley, fue
el mismo Dios que mostré como habia sido cumplida y acabada en Cristo.

Descuidando todo esto, los Cristianos, actualmente, se toman la Epistola como si
hubiese sido dirigida directamente a ellos mismos; cuando llegan a pasajes tales como
Hebreos 6:6, y leen acerca de “recayeron” o al capitulo 10 versiculo 26 como “ya no
queda mas sacrificio por los pecados” para los que “pecan voluntariamente,” se quedan
gravemente perplejos y perturbados naturalmente: pues esto estd en contradiccion a todo
lo que esta escrito y especialmente dirigido a ellos concerniente a su apropiada posicion
en Cristo, en Romanos 8, y en las demas Epistolas de la Iglesia.

Toda esta confusion proviene por no “dividir correctamente” la clase de personas
A quien, y concerniente a quien, esta dirigida la Epistola a los hebreos.

Puede ser aplicada a cualquier creyente que sea todavia “celoso por la Ley”; y por
eso concierne solamente a este tipo, y solamente ese tipo de creyente, hoy en dia, tanto
da si son Romanistas, Romanizadores, o Sacramentarios.

Por supuesto que también estd escrita “para” nosotros, si, pero “para que
sepamos.”

En la Epistola a los Romanos aprendimos el secho, de que “Cristo ES el fin de la
ley para todos los que creen,” pero en Hebreos aprendemos cémo Cristo LLEGO A SER
el fin de la ley, y el fin de los Sacerdotes y de los Sacrificios. Aprendimos el verdadero
significado de los modelos de Exodo y Leviticos; que de otra manera no hubiésemos
podido conocer.

Pero interpretar la Epistola a los Hebreos ahora como si estuviese hablando de, o
fuese dirigida a, los que estan “completos en Cristo” “Hallados en El, no teniendo su
propia justicia, que es por la ley, sino la que es por la fe de Cristo, la justicia que es de
Dios por la creencia” (Filipenses 3:9), serd solamente una fuente de confusion y de

48




conflictos. Y, tomar aquello que fue perfectamente la verdad de tales creyentes Hebreos
que eran todavia “celosos por la ley,” y entenderla como si fuese de aquellos que ya han
muerto a la ley en Cristo, no es solamente desobedecer al principio de “dividir
correctamente” la Palabra de verdad, sino que también es pervertir aquella verdadera
Palabra y colocar errores en el lugar de la verdad.

Podemos dar otros muchos ejemplos; pero algunos de ellos vamos a verlos mejor
cuando estudiemos la cuarta parte de este GRAN Y UNICO REQUISITO.

En 2* Timoteo 2:15 los hijos de Dios son comparados a obreros, cuyo principal
trabajo se basa y estd en conexion con Su “Palabra de verdad.” El que dio esta Palabra
también dio las directrices para llevar a cabo este trabajo, para que puedan distinguirse
como Sus obreros; y para que no tengan nada de lo que avergonzarse en la venida de Su
Hijo. Dios les ha enviado un mensaje muy especial en donde les muestra como tienen
que trabajar para que consigan los mejores resultados. Les ha enviado una instruccion
inspirada para que puedan extraer la “verdad” que procuran; y al mismo tiempo tener la
bendicion asegurada mostrandoles como presentarse a si mismos y a su trabajo,
igualmente, “aprobados ante Dios”.

Z LA CORRECTA DIVISIONDE LA PALABRA EN SUS TIEMPOS Y
DISPENSACIONES

“Oid, cielos, y escucha tu, tierra, porque habla Jehova.” (Isaias 1:2).

1. La Palabra “Dispensacion”
Dios ha hablado “en diferentes tiempos”, asi como, “de diversas maneras” (Hebreos
1:1).

Y, si vamos a entender lo que El ha dicho, debemos aprender a distinguir, no
solamente las personas a las que hablo, sino también, los “diferentes tiempos” en los
cuales les hablo, y, ademas, las “diversas maneras” en que les hablo.

Es cierto que la palabra Griega polumeros significa estrictamente, en muchas partes,
o, porciones. Pero es igualmente cierto que esas partes fueron habladas en diferentes, o
“separados tiempos;” asi que la traduccion que nos rinde la Version Castellana es literal
de acuerdo al hecho, y con el sentido — si bien que no literal a las Palabras.

El “tiempo” en que Dios habl6 “a los padres” estd claramente en contraste con el
tiempo en que “nos ha hablado a nosotros”. El “tiempo” en el cual “El hablo por los

profetas” se mantiene en contraste con el tiempo en que “ha hablado por Su Hijo” Y el
“tiempo que pasd” es obviamente distinto de “estos postreros tiempos” (Hebreos. 1- 1).
Por tanto, estos Tiempos y Dispensaciones son inseparables de la Divina
Palabra; No solamente los Tiempos en los cuales las Palabras fueron habladas, sino que,
ademas, los Tiempos acerca de los cuales se hablaba, y a lo qué se refieren.

Estos diferentes tiempos son denominados Dispensaciones.

La palabra Griega traducida por Dispensacion es oikonomia, y se refiere al acto de
administrar. A través de la Figura Metonimia, el acto de administrar, es transferido al tiempo
durante el cual aquella administracion se lleva a cabo.

La palabra en si misma proviene de oikos, casa, y nemo, dispensar, medida, o
tratamiento, como la labor de un mayordomo o administrador dentro de una casa. Por eso
la palabra era utilizada para referir la gestion o administracion de los bienes de una casa.

49




Nuestra palabra castellana “Dispensacion” proviene del latin: dis (aparte), y
pendere (distribuir): una distribucion. Todavia utilizamos esta palabra con este particular
significado en conexidn con la medicina en sus dispensas, atendimientos,: al lugar donde se
realizan lo denominamos de “un Dispensario”

La palabra griega oikonomia es transliterada en nuestra palabra castellana
Economia; y todavia preservamos su significado original cuando hablamos de Politica,
Doméstica o Economia Social, o en la Economia, etc. Este era el significado que poseia
en 1569, cuando se hizo la versién que estudiamos, y se utilizaba con el sentido de
administracion. Pero, igual que muchas otras palabras, también esta se degenerd con su
uso; y, una tal administracion ahora tiene que ver mas bien con economizar que con
gastar, Asi que Economia ha venido a significar frugalidad, sobriedad o ahorro.

Pero su significado en el griego del Nuevo Testamento todavia no habia sido
afectado por estos usos actuales.

Es siempre Administracion.

En Isaias 22:21 se traduce por “potestad” y en el versiculo 19 por “puesto (de
Posicion)”

En el Nuevo Testamento es una cuestion de saber si la palabra no tiene otro
sentido que aquel de administracion. Puede referirse tanto al ACTO de administrar como
al TIEMPO durante el cual se lleva a cabo tal acto de administracion.

Encontramos su ocurrencia en Lucas — 16: 2, 3, y 4, donde se traduce como
“mayordomo” y “mayordomia”.

En otras cuatro partes se traduce por “comision” y “dispensacion’.

En 1* de Corintios 9: 17, Pablo dice que “una comision me ha sido impuesta”.

En Efesios 1: 10 aprendemos que el proposito secreto de Dios (este es el
significado de las palabras empleadas “misterio de su voluntad”) en Si mismo, de reunir
todas las cosas, no es en otra, sino en la Dispensacion, o, Administracién del
cumplimiento de los tiempos.

En Efesios 3: 2 aprendemos que la “administracion de la gracia de Dios” fue
encomendada especificamente a Pablo, lo que significa que fue a ¢l a quien se dio
primeramente a conocer el Misterio (o Secreto).

Esto se ve también mds adelante en el versiculo 9, donde se traduce por
“Dispensacion™ “Y de aclarar a todos CUAL SEA la dispensacion del Misterio
escondido (o Secreto).”

En Colosenses 1: 25 leemos “fui hecho ministro, segun la administracion de
Dios que me fue dada para con vosotros, para que anuncie cumplidamente la palabra de
Dios.”

En 1%- Timoteo 1: 4, “ni presten atencion a fabulas y genealogias interminables,
que acarrean disputas mas bien que edificacion (oikonomia) de Dios que es por fe”

Estos son todos los lugares donde la palabra oikonomia ocurre, y, en cada uno de
estos lugares, la idea es la misma.

Nuestro uso del término, ahora, en estas paginas, concuerda con este significado,
tanto el acto de la administracion o, por una simple transicion (Metonimia), el tiempo o periodo
durante el cual se lleva a cabo una forma especial de administracion.

Esta suficientemente claro que los principios de administracion de Dios deben
estar siempre perfectamente adaptados a los “tiempos y estaciones” durante los cuales
han sido llevados a cabo respectivamente.

Los principios de administracion de Dios con Adan, antes de su Caida, deben
haber sido muy diferentes de aquellos que aplicé inmediatamente después de la Caida.

Su administracion con Israel “debajo de la Ley” fue llevada a cabo con

50




principios diferentes de los que tenemos ahora, durante la presente administracion de la
gracia.

AA estos, otra vez, es evidente que seran muy diferentes de aquellos que
caracterizaran la venida de la administracion del Juicio de Dios en el futuro.

Y estos a su vez, de nuevo, seran diferentes de aquellos que se dardn en su
posterior administracion de gloria en el “cumplimiento de los tiempos” cuando todas las
cosas se reuniran en Cristo (Efesios —1: 10).

La presente administracion en la que nos encontramos es en la Gracia; no en la
Ley, Juicio, o Gloria. Pertenece al tiempo denominado “la administracién del Misterio”
(o Secreto): Aquel secreto, “que en otras generaciones no se dio a conocer a los hijos
de los hombres,” (Efesios —3: 5). Fue “escondido desde los siglos en Dios” (Efesios — 3:
9) Fue “guardado en secreto y mantenido en oculto desde tiempos eternos” (Romanos-
16: 25) Pero Pablo fue hecho administrador especial de toda la verdad referente al
mismo. A ¢l le fue encomendado por Dios: y la Palabra de Dios no puede ser anunciada
cumplidamente sin ella (Colosenses- 1:25). La Palabra de verdad puede ser anunciada
hoy, pero no puede ser “cumplidamente anunciada” si le falta su conexidon con este
Secreto.

De ahi que, por lo que hemos visto, tenemos varias administraciones
acomodadas a sus varios y correspondientes Tiempos y Dispensaciones. En “otras
edades” ciertas verdades fueron ocultadas, lo que estd en contraste con las verdades que,
ahora, “han sido reveladas”.

De la misma manera el Sefior Jesus dijo, “Aln tengo muchas cosas que deciros,
pero ahora no las podéis sobrellevar” (Juan — 16:12).

Esta claro por tanto que, lo que “Dios ha hablado”, todo lo que El ha dicho,
pertenece a sus propios Tiempos y Dispensaciones. Estos tiempos en los cuales, o
concernientes a los cuales, El hablo, deben ser, por eso, cuidadosamente distinguidos.
“La Palabra de verdad” debe ser correctamente dividida en este principio fundamental,
o, sin lugar a duda, no poseeremos la verdad.

Si nosotros leemos de un Tiempo o Dispensacion, aquello que pertenece a otra,
no habra otra cosa en nosotros mismos sino confusion; y una confusion tan grande, que
sera completamente imposible hacernos una idea acerca del verdadero proposito que
tiene lo que “Dios ha dicho”.

Nosotros hemos sido especialmente avisados por el Sefior a no separar aquello
que Dios junto; y es igualmente verdad que no debemos juntar nosotros aquello que Dios
separo.

Si tomamos lo que Dios dijo e hizo en una determinada Dispensacion, y lo
transportamos a otra en la cual Sus Administraciones son diferentes en cuanto a
principios; o, si tomamos una verdad subsecuentemente “revelada”, y la malentendemos
poniéndola en el Tiempo en que estaba “ocultada de los hijos de los hombres,” se nos
hace imposible que entendamos lo que leemos: Nos encontramos tomando lo que es
bien verdad acerca de cierto Tiempo, y la usaremos para contradecir lo que también es
bien verdad para otro determinado Tiempo.

Dios no solamente trata con las tres distintas clases de personas (los Judios, Los
Gentiles, y la Iglesia de Dios), sino que trata también con ellos de una manera diferente
en las distintas edades y épocas; Y con diferentes principios de Administracion. Asi que
si los mezclamos todos juntos, e indiscriminadamente tomamos lo que se dijo de un
tiempo y lo interpretamos de otro, lo tinico que creamos son dificultades insuperables, y
se nos hace imposible llegar al conocimiento de la verdad de la Palabra revelada.

Cuando el Sefior Jestis en Lucas — 21: 24 habla de “el tiempo de los Gentiles,”
necesariamente, por implicacion, contrasta esos “tiempos” con otros tiempos que son,

S1




obviamente, “tiempos de los Judios”. Por eso hizo aquella divisién, de una manera tan
senalada, de estos dos “tiempos,” y colocd en contraste el uno con el otro.

Dejando bien clara esta en consideracion en su propio lugar y orden, debemos
notar que una division correcta de este sujeto activo de “la Palabra de verdad” nos
llevara necesariamente después a dividir bien

2 LOS SIETE TIEMPOS O DISPENSACIONES

Encontraremos que hay en total siete distintas Administraciones, y que cada una
de ellas tiene su propio principio y final claramente revelados y sefialados.

Estas siete son, recapitulando, caracterizadas por los principios de
Administracion de Dios, que marcan todo lo que El dijo e hizo durante cada especial y
distinto periodo.

Tenemos por ejemplo, la Administracion Teocratica que corresponde al tiempo
de la Inocencia anterior a la Caida (Génesis — 1: 2).

Tenemos la Administracion Patriarcal acoplada a la humanidad después de la
Caida, pero antes que fuese dada la Ley (Génesis- 4. -Exodo- 20).

Tenemos la Administracion Legal acoplada solamente a Israel debajo de la Ley.

Tenemos la presente Administracion de Gracia la cual esta disponible tanto para
Judios como para Gentiles por igual, para individuos provenientes de ambos, sin la
distincion previamente hecha.

Después de ésta vendra la Administracion Judicial preparatoria a la restauracion
de todas las cosas que fueron dichas por los profetas.

Entonces le seguird la Dispensacion del Milenio: terminando con la
Administracion de Gloria en el Estado Eterno.

Estas pueden ser ilustradas asi:

A| El estado Edénico (Inocencia)
B| La Humanidad en su totalidad (Patriarcal)
C| Israel (debajo de la Ley)
D| La Iglesia de Dios. El Secreto. La Dispensacion de la Gracia.
C| Israel (Judicial)
B| La Humanidad en su totalidad (Milenial)
A| El Estado Eterno (Gloria)

Asi podemos observar que estos tiempos y periodos de diferentes
Administraciones tienen su correspondencia: en la cual

La primera, corresponde con la séptima;

La segunda, con la sexta,

La tercera con la quinta;

La cuarta, ocupando una posicion central, se mantiene de parte por si misma, y
no tiene correspondencia con ninguna de las demas.

La primera y la séptima corresponden, cada una esta caracterizada como Divina,
en sus origenes y principios, Dios estd en directa comunién e interrelacion con el
hombre; la primera antes de la entrada del pecado, y la ultima después de acabar con el
pecado.

52




La segunda y la sexta estan ocupadas cada una con la humanidad en su totalidad,
siendo la inicial Patriarcal y la posterior Milenial.

La tercera y la quinta estan ocupadas por Israel; en la primera siendo gobernada
debajo de la Ley, en la ultima juzgada “por la Ley”.

La cuarta, La Iglesia de Dios, se mantiene aparte y por si misma, ocupando la
privilegiada posicion central, mostrando el “proposito de Dios” — que se mueve en el
circulo completo de Sus consejos, haciendo referencia a que todas las cosas son, y
existen, de acuerdo a Su eterno proposito.

Vamos a verlas por orden: -

La Dispensacion Edénica. — Su inicio tiene lugar claramente en Génesis 1:26 y va
hasta el final del capitulo dos del mismo libro. Es perfectamente tinica. No encontramos
ninguna igual hasta que llegamos a la Gltima, o séptima Dispensacion, la cual es la del
estado Eterno. Solamente en éstas dos se da la inocencia del hombre; y las dos se
caracterizan por la ausencia de pecado y la presencia de Dios. Dios se aproximo y
establecié comunion con Adan, Se dio a conocer a Si mismo por revelacion: y la marca
del estado Eterno se encuentra inserida en las palabras, “He aqui el Tabernaculo de Dios
con los hombres, y El morara con ellos” (Apocalipsis — 21:3).

Adan estaba directamente debajo de la Administracion Divina y bajo la tutela del
propio Dios. Dios fue su maestro, dandose a Si mismo a conocer y a Su obra
maravillosa. Visité a Adan en ciertos y determinados tiempos, con sonidos audibles a
través de los cuales el hombre sabia de Su presencia (Génesis — 3: 8); El se acercaba al
hombre con el Gnico propdsito de ensefiarle. El trajo los animales a la presencia de
Adén para instruirlo (Génesis — 2: 19 y 20); El le dio una compafiera (Génesis — 2: 21 y
22); y no sabemos cuantas cosas mas hizo y le daria hasta que toda esta Divina
comunion se quebrase y suspendiese de repente por la Caida. Aquella comunion directa
del hombre con Dios, a partir de ese momento, ha quedado suspensa, y continuara
suspensa hasta que la maldicion haya sido removida, y el Edénico estado de
Buenaventura no se volvera a encontrar hasta su contrapartida en el estado Eterno de
Gloria.

En esta primera administracion Adan es tratado como inocente; y el hombre
nunca mas podrd ser tratado de manera correspondiente durante todas las sucesivas
Dispensaciones, hasta que la maldicion y todos sus efectos hayan sido quitados.

El hombre estaba entonces lo que se denomina “bajo prueba,” o, “examinado”.
Esto enmarca aquella Administraciéon de una manera profunda y absoluta; porque el
hombre no esta ahora siendo examinado. Suponer que lo esta, es una mentirosa ilusion
popular la cual ataca a la raiz de las doctrinas de la Gracia. El hombre ya fue probado y
examinado, y ya probo ser una ruina. Desde ese momento el hombre fue hallado y
tratado en falta, con culpa, ruinoso, desahuciado, sucio, y deshecho; y todo esto por
causa de lo que ¢l es, y no meramente por causa de lo que €l Aizo. Es decir, el hombre no
es solo un pecador arruinado, sino también una arruinada criatura. E1 hombre fracaso,
igual que Satanas y sus angeles fracasaron, antes que €l, en sus pruebas y examenes. El
hombre mostrd el mismo resultado, y probd que, apartado de su Creador, nada de lo
creado permanece estable. A través del Creador no solamente todas las cosas existen;
sino que ademas, solo en El subsisten (Colosenses — 1: 16 y 17)

El Unico examen que se le hizo fue LA PALABRA DE DIOS. Dios hablo; y la
pregunta que se formul6 fue; ;Ird el hombre a creer a Dios o a Satands?

Este fue el tnico y sencillo examen. No fue por el desvario mental aquel del

53




hombre que tradicionalmente se conoce por “comio6 la manzana”; sino que, en Génesis
3, las primeras palabras, que son cruciales, fueron: “;Con que Dios os ha dicho...?”
Satanés se nos presenta usando estas palabras, y sustituyendo aquello que Dios
dijo por dos mentiras
1* “seréis como Dios”;
2% “ciertamente no moriras”

Estas dos mentiras son la base de las viejas religiones de Satanas y de la “Nueva
Teologia” de los hombres, y son las marcas de la Bestia de Apocalipsis 13 en la
Apostasia venidera.

Nuestros primeros padres creyeron las mentiras de Satands, y sus descendientes
siguieron sus pasos. Una parte de ellos no cree ni en Dios ni en la Vieja Serpiente; la
mayor parte solamente en Satanas.

Las ensefianzas de demonios estan hoy en dia abrazadas en el rigor de
Evangelistas y Protestantes, asi como de Paganos, Romanistas y Espiritistas: y todos
ellos tienen en comun la introduccion de estas dos grandes mentiras de la Vieja
Serpiente. Todos ellos creen y sostienen (1) Que todo hombre tiene en si mismo parte
de Divino (“seréis como Dios”); (2) Que “no hay muerte” ( “ciertamente no moriréis” ).

El hombre estaba bajo examen, y fracaso en la prueba.

Nunca mas en las sucesivas Dispensaciones ha sido, o sera, por tanto,
examinado.

La teologia popular todavia ensefia que “el hombre esta a ser probado” jEso es
completamente falso!

El hombre, habiendo sido probado, fue declarado, en consecuencia,
expresamente arruinado, y “enemigo de Dios;” €l “no se sujeta a la ley de Dios, ni
tampoco puede” y no tiene “nada de bueno” en él.

La humanidad no necesita mas examen para verificar este hecho solemne.

Debemos volver al punto de partida esencial, el cual es este: Todo aquello que
fue dicho y hecho por Dios en aquella primera Administracion, el Estado Edénico, fue
peculiar, y solamente apropiado para aquel estado, y no para otro. No pueden ser las
caracteristicas de cualquier otra Dispensacion.

Dios fue el maestro de los hombres. Dios fue Su unico Revelador. El fue quien
le dio al hombre la prueba y el examen, y después que estos hicieron su trabajo, Dios
pronunci6 Su sentencia en el hombre y Su condena en la Vieja Serpiente.

La Dispensacion Patriarcal. — En la segunda Administracion, el gran principio
fundamental con el cual se tratd a la humanidad fue colectivamente y sin distinciones
titulares, y en consecuencia de haber ya fracasado completamente en el examen que le
fue colocado. Teniendo perdido las ensefianzas Divinas, la Dispensacion es
caracterizada por “los Tiempos de la Ignorancia” (Hechos 17: 30)

La humanidad fracasé colectivamente, asi como el hombre fracaso
individualmente; y providencié otro ejemplo para el hecho de que, nada de lo que ha
sido creado, puede subsistir apartado del soporte de Su Creador (Colosenses — 1: 16 y
17).

Todas las palabras y los hechos de Jehova fueron apropiados a esta segunda
Administracion.

Los “Tiempos de la ignorancia” estan contrastados en Hechos 17: 30 con
tiempos posteriores, los cuales son distinguidos por las palabras, “pero ahora”.

En aquellos tiempos Dios “pasd por alto” lo que no pasa por alto después de dar
la Ley; lo que pasé por alto en aquellos tiempos, anteriores a la Ley, fueron “pecados”,

54




y los que fueron cometidos posteriormente, después de dar la ley, se denominan
“trasgresiones”.

Los principios que gobernaron en la Administracion de Dios de estos “tiempos
de ignorancia,” no pueden ser apropiados a los tiempos en que El revelo Su Ley a través
de Moisés e hizo conocer Su voluntad a los hijos de los hombres.

Esta claro, por tanto, que estas Dispensaciones deben ser correctamente
divididas; pues también los juicios futuros de la humanidad estdn basados en la
distincion que debemos hacer entre estos dos periodos, “sin ley” y “debajo de la ley”
por eso leemos en Romanos 2: 12.

“Porque todos los que SIN LEY han pecado, sin ley también PERECERAN;
Y todos los que BAJO LA LEY han pecado, por la ley también seran
JUZGADOS.”

Es evidente que estos dos principios pertenecen a dos Administraciones
diferentes (antes y después de la ley) respectivamente. Con ellas aprendemos que, los
mismos principios que se usaron en cada una, deben prevalecer en el juicio final que
vendra sobre aquellos que vivieron en las dos Dispensaciones.

Podemos bien creer también que el mismo principio estara en vigor en el juicio
futuro de todos aquellos que estan viviendo en esta presente Dispensacion; pues hay,
hoy en dia, aquellos que pecan sin haber oido el Evangelio, y hay aquellos que han oido
y no le han obedecido (2* de Tesalonicenses -1: 8)

Si dividimos correctamente a éstos, y también a sus juicios, como se declara en
Romanos 2: 10 y 12, obtendremos la llave del problema que ha mantenido perplejos a
muchos inocentes de Dios.

Estos son entonces los grandes principios con los cuales el tratamiento de Dios
gobierna a la humanidad; aquellos que estuvieron “sin ley”, y aquellos que estuvieron
“debajo de la ley”: aquellos que estan sin el Evangelio, y aquellos que estan debajo del
Evangelio.

No fue meramente, o solamente, la dispensacion que estaba “sin ley” y la otra
que estaba “debajo de la ley,” sino también aquellos de cada uno que conocio la ley y de
aquellos que no la conocieron; de aquellos que obedecieron y de los que no obedecieron

Y Dios trata con la humanidad con estos principios de juicio en todas las
dispensaciones subsecuentes: pues todos ellos estuvieron como principios de gobierno
debajo de Su administracion.

La segunda Dispensacion, que se sucedio a la Caida, se gobernd por la Ley
Patriarcal, asi como la que le sigui6 se gobern6 por la Ley Mosaica.

Las dos leyes fueron dadas por Dios.

Generalmente se supone que antes de la Ley Mosaica la humanidad fue
abandonada a si misma.

Pero ya hemos visto que no fue asi. Toda la humanidad sin distincion estuvo de
alguna forma “bajo la ley”, pero con una ley “no escrita” como la de Israel, que se
encontraba debajo de una ley, “escrita con el dedo de Dios” (Exodo — 31: 18).

No sino antes de que nuestros primeros padres fueran expulsados de su inicial
morada, se pas6 de la administracion de Dios, que corresponde y fue marcada con el
estado de inocencia del hombre, para otra en donde se observa y tiene un caracter muy
diferente; Su nueva administracion.

Lo primero que hizo Dios en esta nueva fue apuntarle EL CAMINO DE
VUELTA a Simismo y a la paz con Dios.

Inmediatamente después de la Caida, y de la perdida de la presencia de Dios y

55




de sus consejos, el camino de vuelta a Su favor fue abierto por EI mismo.

(1) Es evidente que el camino de vuelta fue declarado ser por sacrificio, por un
sustituto, y por sangre.

Los que creyeron a Dios obedecieron a los mandatos que El les dio a conocer.

Fue “por fe” que Abel trajo su sustituto -el Sacrificio del Cordero- en vez del
suyo propio. Pero la “fe viene por el oir, y el oir por la Palabra de Dios” (Romanos — 10:
17). Abel por tanto, como el resto de la humanidad, debe de haber oido y conocido los
mandamientos de Dios. Abel los obedecid, y fue “por fe”’: de otra manera hubiera sido
por su propia imaginacion. Por eso, Abel “alcanzé testimonio de que era justo, dando
Dios testimonio de sus ofrendas” (Hebreos — 11: 4).

Dios testifico de la ofrenda de Abel al ser consumida con “fuego del cielo”.

Solamente por aquel fuego y prueba sabemos que “aceptd” Dios su sacrificio
(Salmos — 20: 3, y compare con Leviticos —9:24. Jueces 6: 21. 1* de Reyes 18: 38. 1* de
Cronicas 21: 26. y “2* de Cronicas 7: 1): no por ningin fuego que emanase proveniente
de los hombres que habia sobre el mundo. Solamente con aquella aceptacion formal del
“fuego del cielo” hizo Dios Su “testificacion” y tuvo respeto por la ofrenda de Abel.
Solo por aquella formal aceptacion “alcanzé testimonio de que era justo” Abel. Solo por
aquel testimonio que mostrd Dios, y del cual Cain tenia conocimiento, es que “no vio
con agrado” la ofrenda que Cain trajo también a la presencia del Sefior.

El fuego se abatid sobre el cordero de Abel, en vez de sobre la ofrenda de Cain;
sobre el sustituto, en vez de sobre la obra del pecador.

No se abatio sobre la ofrenda de Cain - porque no fue de Su agrado. Fue del
“fruto de la tierra” (Génesis 4 : 2 y 3), el fruto proveniente de lo que, justo antes, Dios
habia declarado, “maldita sera la tierra” (Génesis — 3:17).

Una vez que el camino de vuelta a Dios fue abierto y mostrado claramente; se
manifestd la desobediencia del hombre y no quiso entrar por €l, quiso entrar por sus
propios caminos.

Habia el camino de Dios, que Abel tomo; y habia el camino del hombre, que
Cain se invento. Y hay solamente estos dos caminos de vuelta a Dios desde aquel dia
hasta hoy.

Uno era de Dios, y el otro de los hombres.

Uno era por fe, y el otro por obras.

Uno era Cristo, y el otro era Religion.

Uno era por la gracia de Dios, y el otro por los méritos humanos.

Nunca hubo otros ademas de estos dos caminos.
Este es el camino de Dios ahora, por fe a través de la Gracia — fe en Cristo — el
Salvador que Dios ha providenciado, este camino se resume en las palabras,

“NADA traigo en mis manos.”

Todos los otros caminos son uno; pues aunque puedan diferir, todos declaran
igualmente,

“ALGO traigo en mis manos.”
La unica diferencia que tienen esta en lo que sea aquel “algo”; y aquellos que

piensen de manera diferente, como hizo Abel, que no traia nada de su parte, estan
siempre en grave peligro de ser asesinados, como lo fue Abel. Pues no existe nada mas

56




cruel que la “Religion.”

Asi que, el primer acto que Dios realizd en Su cambio de administracion
después de la caida fue abrir el camino de vuelta a Si mismo; y estd localizado, sin
margen de error, sobre la parte frontal de la revelacion.

Pero existen otras muchas marcas que caracterizan esta administracion de Dios.

Si investigamos estos principios encontraremos varias palabras, expresiones, y
sugestiones, intencionalmente colocadas, de las cuales extraemos la sustancia que
caracterizan a los principios de esta administracion. Cada uno debe encontrarlas por si
mismo una vez que no disponemos del espacio necesario dentro de este trabajo para
realizarlas detalladamente. Y en todas ellas se nos revela la existencia de una
administracién ordenada, la cual fue Divinamente promulgada y exactamente aplicada
para esa Dispensacion. Ninguna de ellas nos confunden como los lectores menos
observadores nos quieren hacer suponer. Los hombres debajo de esta Dispensacion
Patriarcal no fueron dejados al acaso y por ellos mismos como estos lectores nos
quieren hacer creer.

Pero traer las leyes de esta administracién para otra dispensacion, tanto con un
propdsito limitado o complementar, no es otra cosa que mezclar y juntar cosas que son
perfectamente distintas, e introducir confusion donde solo habia un orden perfecto.

La Dispensacion Israelita “debajo de la Ley” — En la tercera Administracion tenemos
un principio totalmente diferente envuelto. Todo muda con la venida de la Ley. Esta
tercera Dispensacion se mantiene distinta y en contraste con la anterior, la cual estaba
“sin ley” (escrita); como también se distingue de la presente Dispensacion, la cual se
caracteriza por Gracia.

Las comunicaciones de Dios, y Su tratamiento con Israel, fueron apropiados a, y
en armonia con, los principios de Su administracion “debajo de la Ley”.

Si leemos todos esos principios como siendo de la presente Dispensacion y los
interpretamos asi por nosotros mismos, vamos a colocarnos, a nosotros mismos, debajo
de un pacto de obras, y negaremos practicamente nuestro estado actual de gracia.

Hasta que no dividamos correctamente la Palabra en esta materia vamos a estar
llenos de confusion.

Era verdad, en esta Dispensacion de Obras, decir “Y apartandose el impio de su
impiedad que hizo, y haciendo segun el derecho y la justicia, hard vivir su alma.”
(Ezequiel — 18: 27). Pero interpretar 1o que dice para nosotros, ahora, contraria el hecho:
“Nos salvo, no por obras de justicia que nosotros hubiéramos hecho, sino por su
misericordia...” (Tito 3: 5) y “ya no es por obras...” (Romanos — 11: 6). Asi que, si
guardamos aquella verdad incluida en la administracion de la Ley, hoy, negamos el
verdadero fundamento de nuestra Iglesia el cual declara, que no fuimos salvos por
obras, sino por gracia.

La Ley Ceremonial fue dada a Israel; no a Siria o a Egipto, o a cualquier otra
nacion. Algunos preceptos, por supuesto, podran ser de aplicacion universal cuando
sabiamente aplicados. Como los mandamientos sobre la comida podran ser usados o
evitados, quiera en parte o arbitrariamente, pero fueron dados por Dios y de acuerdo a
Su infinito conocimiento. Sera nuestra sabiduria, por tanto, la que determine si nos
guiamos por ellos para nuestros cuidados de salud, pero jamds para nuestra salvacion.

La Ley Ceremonial se mantuvo hasta la destruccion de Jerusalén, y el incendio
del Templo hecho con manos de hombres, cuando ces6 por completo, y asi se mantiene
acabada, por la muerte y el sacrificio de Cristo, quien cumplié la Ley (Colosenses — 2
14, etc.).

57




Los cuatro Evangelios y los Hechos de los Apdstoles no pertenecen a este
Evangelio de la Dispensacion de la Gracia en que nos encontramos, sino que, mas
apropiadamente, terminan con la Dispensacion de la Ley (siendo el libro de Hechos de
transicion entre ambas).

Jesucristo no vino “a fundar una iglesia” como aseguran aquellos que no prestan
atencion entre las varias Dispensaciones. Eso es lo que afirma constantemente el
hombre y los de Roma. Pero la revelacion de Dios nos dice que “Jesucristo fue un
MINISTRO DE LA CIRCUNCISION, para la verdad de Dios, a confirmar las promesas
dadas a los Padres, y para que los Gentiles (después de la salvacion de Israel) puedan
glorificar a Dios por su misericordia” (Romanos — 15: 8 y 9).

La venida de Cristo referencia a Judios y a Gentiles, no a la fundacion de una
iglesia.

Los Judios despreciaron el Reino y crucificaron a su Rey. Y los Gentiles (como
tales) todavia no han glorificado a Dios por Su misericordia.

Volvid a ser proclamado posteriormente por Pedro, al cual le fueron dadas “las
llaves del Reino” (no de la Iglesia, sino del Reino). El Reino fue proclamado una vez
mas en el Libro de Hechos, y la promesa del retorno de Cristo acerca del
arrepentimiento nacional fue repetido (Hechos 3:19-21).

Pero el mandamiento a arrepentirse fue desechado por Israel y sus gobernantes;
y por tanto, en el libro de los Hechos de los Apostoles, vemos como toma lugar una
gradual transicion, hasta la declaracion final que pronuncié Pablo formalmente en
Hechos — 28: 24 a 28 sobre el repudio de Dios de la nacion israelita.

La Iglesia: La Dispensacion de la Gracia.- En esta cuarta Dispensacion ni los Judios
ni los Gentiles son tratados como tales: sino como individuos, ambos, “trasgresores” de
los Judios y “pecadores de los Gentiles,” son los llamados aparte, y hechos participantes
un nuevo cuerpo, una tercera Persona, denominada “la Iglesia de Dios” en la cual ahora
“ya no hay ni Judios ni Gentiles... sino que todos son uno en Cristo Jests”; siendo
bautizados en el Cuerpo de Cristo, no con el viejo elemento material del agua, sino con
el nuevo medio o elemento espiritual de pneuma hagion (poder desde lo alto) (Galatas —
3:27y 28)

Todo esto se mantuvo en secreto hasta que le fue revelado a Pablo y dado a
conocer por los profetas y apostoles en los “escritos proféticos” (Romanos- 16: 25 y
26).

Si hubiese sido el sujeto de alguna profecia los Judios, hoy en dia, podian

replicar contra Dios y decirle que estaba obligado a cumplir aquella profecia. Por eso
estaba “guardado o escondido en Dios” (Efesios-3: 9). Dios la guardd en secreto para Si
mismo. Asi pudo darle a la nacidon de Israel el mandato para que obedeciesen a su
arrepentimiento, en Hechos 3:19 y 20, para que no pudiesen decir, Dios es soberano,
nosotros no obedecimos porque estdbamos perfectamente seguros de que la Escritura se
cumpliria de todas maneras. Nada fue previamente declarado, o dado a conocer, porque
los miembros de la Iglesia del cuerpo fueron “escogidos ANTES de la fundacion del
mundo” (Efesios-1: 4). A esto, todo lo que podemos decir es que “las cosas secretas
pertenecen a Dios.” Solamente aquellas que fueron reveladas nos pertenecen a nosotros.

Uno de estos secretos “el mas grande” (1* de Timoteo-3: 16, y Efesios-5: 32) ya
fue revelado, y nosotros ahora disfrutamos en su revelacion.

Esta Dispensacion acabara cuando los miembros del cuerpo de Cristo, la Iglesia
del Dios viviente; sean, “recibidos en gloria” (1* de Timoteo-3: 16); “arrebatados en las
nubes para recibir al Sefior en el aire, y asi estaremos siempre con el Sefior” (1* de
Tesalonicenses-4: 17. y Filipenses 3: 20 y 21). Esto es llamado en 2* Tesalonicenses-2:

58




1, “nuestra reunion con ¢I”; y este rapto glorioso cerrara la cuarta Dispensacion. El
objetivo principal, por tanto, de esta Dispensacion no es, como popularmente se supone,
la conversion del mundo; todavia permanece en su progreso social: sino la formacion de
aquel tnico Cuerpo de Cristo espiritual por el llamamiento aparte de aquellos que
fueron elegidos en El “antes de la fundacién del mundo”

Con esta finalidad, y solo con esta, son dadas a conocer estas buenas nuevas hoy
en dia en todo el mundo. En ninguna otra Dispensacion anterior fue jamas predicado un
tal Evangelio; y en ninguna otra siguiente seran las buenas nuevas de tal libre gracia
proclamadas.

Antes de esta Dispensacion, y después de ella, todo estd conectado con el
hombre, y con lo que ¢l es. Y con lo que hace. Pero en esta Dispensacion es una
cuestion de lo que Cristo es, y de lo que El ha hecho.

Esta Dispensacion de la Gracia serd seguida por:

La Dispensacion del juicio.- En la quinta Dispensacion, la cual se caracteriza por el
juicio, pasa a ser de nuevo Israel el objetivo principal.

Cuando la Iglesia, el cuerpo mistico cuya cabeza es Cristo, haya sido “recibido
arriba en gloria”, los dias de la gracia habran acabado. Entonces Israel sera tratado, no
ya debajo de la ley otra vez, sino bajo juicio.

La presente Dispensacion es (aparte del proposito de Dios en la eleccion de la
gracia) denominada “el Dia del Hombre” (1* de Corintios-4: 3), porque durante éste
presente periodo es el hombre quien juzga. Pero, la proxima Dispensacion, es
denominada “el Dia del Sefior” (Apocalipsis- 1: 10) porque ese sera el tiempo en que El
mismo sera quien juzgue. El dia del juicio del hombre se cerrard y el dia del juicio del
Sefior se abrira.

Es por eso que “el Dia del Senor” es el dia del juicio y del gobierno del Sefior; y
la primera vez que aparece este término o expresion nos da su propio esencial
significado; y el objetivo y propdsito de aquellos juicios. Llegara un dia en que:

“La altivez de los ojos de los hombres serd abatida,
Y la soberbia de los hombres serd humillada.

Y el Sefior Jehova solo seré exaltado en aquel dia.”
(Isaias-2:11, 12,y 17)

Cualquiera que sea el tratamiento de Dios con los hombres, y cualquiera que
sean Sus juicios, este es el objetivo y la meta de todos ellos:

El abatimiento del hombre
Y
La exaltacion de Jehova.

La totalidad de esta dispensacion se denomina “el Dia del Sefior”. Es el dia que
tiene que ver con “tiempos y las estaciones”; con Israel y los Gentiles. Pero que nada
tiene que ver con “la Iglesia de Dios.”

Eso esta claro en 1* Tesalonicenses- 5: del 1 al 5. Aquel dia no puede sorprender
a la Iglesia de Dios “como ladron” porque la Iglesia no tiene nada que ver con “tiempos
y estaciones” Ese dia tiene que ver con aquellos que van a ser “sorprendidos”.

Todo lo que esta dicho y hecho en aquella futura dispensacion es apropiado a, y
en armonia con, el gran principio que caracterizard la administracion de Dios en aquel
dia.

59




Sera bueno para Israel en aquel dia regocijarse en los juicios pronunciados
sobre todos sus enemigos.

Entonces, el “Salmo Imprecatorio” estara en su debido lugar.

Esta dispensacion de juicio tendra sus propias y particulares caracteristicas; y
por eso se utiliza y tiene un peculiar lenguaje que jamés podria haber sido utilizado en
cualquier otra dispensacion anterior.

Israel no estara otra vez debajo de la ley; sino que estara debajo de “una nueva
alianza,” cuando el pedregoso y duro corazén de los hombres sea removido, y un nuevo
corazén se implante dentro de ellos, y un nuevo espiritu les sea impartido (Jeremias-31:
31 a 34. Ezequiel- 36: 24 a 38) haciendo entonces de Israel una indefectible nacion
como el mundo no haya visto jamas.

Esto pertenece, con la Dispensacion que le sigue, a “los tiempos de la
restauracion de todas las cosas, de que habld Dios por sus santos profetas que han sido
desde tiempos antiguos” (la traduccion inglesa traduce: Desde que el mundo comenz6)
(Hechos-3: 21).

Después de lo visto, admitamos ahora que existen ciertos y definitivos tiempos
pronunciados.

Estos “tiempos de la restauracion” incluyen a la siguiente, la denominada:

Dispensacion Teocrdtica o del Milenio. — La sexta dispensacion, en donde la
humanidad vuelve a ser tratada en su totalidad. Comenzara cuando Satanas sea
encadenado (Apocalipsis- 20: 1, 2) y terminara con el gran trono blanco y el lago de
fuego (Apocalipsis —20: 15). Mil afios sera el tiempo de su duracion.

El principio con el cual Dios tratard con los hombres durante estos dias del
Milenio no serd ni con Ley, ni con Gracia, ni tampoco con Juicios; sino con Justicia,
Poder, y Gloria. Sera la administracion de Justicia en toda su pureza. La oracion por el
Reino venidero entonces, a su debido tiempo, encontrard sus abundantes respuestas; el
Reino de Dios vendra al final; y Su voluntad sera hecha en la tierra asi como en el cielo.
Esta dispensacion se caracteriza por la prision de Satands, sera encadenado. Es
evidente, por tanto, que el peculiar lenguaje atribuido a aquel tiempo no podria ajustarse
a ninguna otra dispensacion precedente, en las cuales Satands no se encuentra
encadenado.

Se mantiene aislada, unica; y termina en la ultima o séptima Dispensacion, que

corresponde con el primer Estado Edénico, y que puede ser denominada

El Estado Eterno. —Muy poca cosa se dice de esta ultima, a este respecto es igual
que la primera. Comienza en Apocalipsis —21: 1, con “los nuevos Cielos y la nueva
Tierra” y nada sabemos acerca de su fin.

Ademads de esto, por tanto, no podemos ir mas lejos. En estos dos capitulos
finales de Apocalipsis tenemos todo lo que podemos saber.

Estos, por tanto, son los siete Tiempos o Dispensaciones; Cada una de ellos tiene
su propio principio y final definido; y sus propias caracteristicas especiales. Es
necesario que los dividamos correctamente, y que dividamos correctamente la Palabra
de verdad que nos habla acerca de ellos.

Las Caracteristicas Especiales de las Dispensaciones.

Sera provechoso y de ayuda hacer un sumario de ellas, conectando cada una con
la palabra que la define, o la idea que la caracteriza.

60




a) De acuerdo a la condicion humana en cada una, es, en la:

1%. Inocencia.

2% Sin Ley.

3% Debajo de la Ley.
4% Debajo de la Gracia.
5%. Debajo del Juicio.
6". Milenial.

7* .Gloria.

(b) De acuerdo a las crisis, o Juicios, con los que acaba cada una:

1%. El estado Edénico o del Paraiso termino con la expulsion del hombre del Edén.

2%, El periodo sin Ley termina con el Diluvio y el Juicio sobre Babel.

3%, El periodo debajo de la Ley acaba con el Repudio de Israel.

4*. La Dispensacion de la Gracia acabara con el Rapto de la Iglesia, y “el Dia del Sefior”
5% La Dispensacion del Juicio finalizara con la destruccion del Anti- Cristo.

6°. El Milenio con la Destruccion de Satanas, y el Juicio del gran Trono Blanco.

7*. No tendra fin.

Es evidente que, en todas estas siete Dispensaciones, tenemos una clara variedad
de diferentes caracteristicas en las que se necesita poner la mas cuidada atencion que
podamos de nuestra parte.

Hay también, sin embargo, dos posteriores asuntos de los que tenemos que
hablar; porque junto con estas distintas marcas de lugar por las que son conocidas estas
Dispensaciones, existen ademas mas “tiempos” ocupados que abarcan o sobrepasan a
mas de una de estas divisiones.

“Los tiempos de los Gentiles”

Tenemos “los tiempos de los Gentiles,” los cuales no abarcan solamente esta
presente Dispensacion de la Iglesia, sino que, ademds, se mantiene especialmente en
contraste con los Judios. Comienzan con la caida de Jerusalén bajo el poder de
Babilonia; y continuaran durante todo el periodo mientras el cual Jerusalén esté “a ser
hollada por los Gentiles” (Lucas-21: 24); y solamente acabaran cuando los Gentiles
cesen de hollar a Jerusalén, y sus calles sean otra vez holladas por sus propios juicios,
los del Pueblo de Israel. Entonces aquellos “tiempos de los Gentiles,” seran mudados
por Los tiempos de los Judios.

Estos tiempos, por tanto, no estadn correlacionados en su final con ninguna de las
siete dispensaciones mencionadas anteriormente, sino sobrepuestos. Comenzaron antes
del presente periodo de la Iglesia, y no se acabaran después de que ésta se acabe.

Estos mismos tiempos estan referidos en Romanos-11: 25: “Endurecimiento en
parte ha acontecido a Israel, hasta que haya entrado la plenitud de los Gentiles”. Este
pasaje es entendido, de una manera general, como perteneciente a la Iglesia. Pero la
Iglesia no tiene nada que ver con esto. Trata, eso si, acerca de la relacion entre Judios y
Gentiles; y la Iglesia no estd compuesta por Gentiles diferenciados de los Judios, O
Judios diferenciados de los Gentiles. Sino que est4d formada por ambos, tanto por Judios
como por Gentiles, que, pasando a ser miembros de “la Iglesia de Dios,” perdieron
todas sus distinciones, pasaron a ser parte de un Cuerpo en el cual ahora ya no hay ni
Judios ni Gentiles. Esto estd expresamente establecido en Gaélatas-3:28. y en

61




Colosenses-3:11. (que deben ser comparados con Romanos-10:12; 1* de Corintios-
12:13; Galatas-5:6; y Efesios-2:15.). Esto se refiere, por tanto, al cumplimiento o
finalizacion de los tiempos de los Gentiles; y la palabra “Gentiles” debe ser entendida y
puesta en los “tiempos” en los cuales se sittia.

Ademas, Israel no obtendra la salvacion por el Rapto de la Iglesia, sino por la
venida de “el Redentor a Sion, para los que se volvieron de la iniquidad en Jacob.” Esta
citacion, que se encuentra situada en Isaias 59:20 es a la que se refiere Romanos 11:26 y
no 1* de Tesalonicenses 4:16; y no hay nada que nos hable acerca del “cumplimiento” o
el fin de la Iglesia en Isaias.

Antes que el Libertador venga tiene que darse aquello por lo cual Israel precisara
de ser librado, y eso sera la gran Tribulacion, “cuando el enemigo llegara como rio.”
(Lea Isaias-59: de 19 a 21).

Se hace claro, por tanto, que Romanos-11: 25 se refiere a lo mismos “tiempos de
los Gentiles” de los que el Sefor habla en Lucas 21:24.

El Paréntesis de la Presente Dispensacion.

Hay otro asunto que dice respecto a estos Tiempos y Dispensaciones y que se
revela en la actitud que tomo nuestro Seflor en la sinagoga de Nazaret. (Lucas 4: 16 a
20). Se levanto y se puso a leer Isaias 61-1, 2. Y leyo6 el primer versiculo; pero, después
de leer la primera frase del segundo, “CERRO EL LIBRO”, y se lo volvié a dar otra vez
al Ministro, y se sentd.” (Lucas 4:20)

(Por qué cerr6 el Sefior el libro en aquel punto? La respuesta a esta pregunta es
la revelacion para nosotros de este gran principio sobre el cual estamos aqui, y ahora,
insistiendo. La frase siguiente pertenecia, y ain pertenece, a una dispensacion todavia
futura. Esto es, “El afo aceptable de el Sefor” ya ha venido. Pero “el dia de la venganza
de nuestro Dios™ atin estd para llegar. El Sefior dividio estas dos Dispensaciones cerrando
el libro, y esto es lo que tenemos que hacer nosotros si no queremos mezclarlas y que
sirva de confusion y vergiienza nuestra lo que Dios ha separado y distinguido con tanta
claridad. Desgraciadamente la mayor parte de los Cristianos insiste en mantener el libro
abierto, se recusa a creer la leccion que aqui esta tan claramente expuesta y sefialada por
Dios.

No hay marcas de puntuacion en el texto Hebreo que indiquen una tal ruptura, la
cual conlleva, sin embargo, un intervalo de cerca de 2.000 afios: y sin embargo la
ruptura se sitia con toda seguridad alli.

Asi como en “el aflo aceptable del Sefior” Cristo pudo decir y dijo: “Hoy se ha

cumplido esta Escritura delante de vosotros” (Lucas-4:21) pero no podria haberlo dicho
si hubiese leido la frase siguiente - “y el dia de la venganza de nuestro Dios,” una vez
que la totalidad de la presente Dispensacion de la Iglesia, el presente intervalo de la
Dispensacion de la Gracia, viene entre estas dos sentencias.
Esta es la razén por la cual el Misterio (o Secreto) de la Iglesia se mantuvo “oculto en
Dios” y por lo que todavia no podia haber sido revelado a los hijos de los hombres.
(Como podria haber sido mencionado? jEra imposible! Fue necesariamente pasado por
alto. Por eso el Sefior “cerrd el libro” y “se sentd.”

Por eso los profetas que hablaron y escribieron “inspirados por el Espiritu
Santo”(2* Pedro-1:21) “inquirieron y diligentemente indagaron acerca de esta salvacion,
escudrifiando que persona Y QUE TIEMPO indicaba el espiritu de Cristo que estaba en
ellos, el cual anunciaba de antemano los sufrimientos de Cristo, y las glorias que
vendrian tras ellos” (1* pedro-1:10 y 11). No les fue revelado nada acerca del “tiempo”
que se daria, entre “los sufrimientos y la gloria”; ni de si la gloria seguiria

62




inmediatamente después de los sufrimientos; o si habria algin intervalo entre ellos, Por
eso inquirian y diligentemente indagaban. En los profetas estan revelados los
sufrimientos; ellos los vieron, asi como alguien vislumbra la silueta de una montana, y
ve el disefio de otra por detras, asi es como ellos testificaron de la “gloria”: Pero acerca
de la distancia que mediaba entre una montafia y otra, o que valles y laderas, y ciudades
y lagos, se encontraban entre ellas, ellos no lo podian ver. De igual manera, los
acontecimientos que existen entre los “sufrimientos” y la gloria que se seguiria, no les
fueron revelados, ni a ellos, ni para ellos. Nosotros sabemos, ahora, que han pasado
cerca de 2.000 afios desde la primera venida y los “sufrimientos” de Cristo; pero la
“gloria” todavia no ha sido revelada. Por no tomar esto en cuenta, muchos tratan estos
tiempos y dispensaciones como si no hubiesen ocurrido, y no le dan importancia a su
estudio en las Escrituras. La mayor parte de los estudiantes de la Biblia no “inquiere”
nada; no investiga ni tampoco “indagan diligentemente” acerca de esos tiempos; v,
ademas, reprochan a los que investigan. Aquellos que, como nosotros, humildemente
investigan, son objeto de sus burlas; y a este tiempo especial, entre la presente y la
futura Dispensacion, lo titulan de “la teoria del Intervalo”. Pero no tiene nada que ver
con teorias. La actitud de nuestro Sefior en la sinagoga de Nazaret al “cerrar el libro” no
fue “teoria”. El indic6 que hay un intervalo, y ese intervalo es un hecho y no una
ficcion.

Estamos muy satisfechos de seguir su ejemplo y de compartir el rechazo que
sufrio ¢él, cuando leyo asi en la sinagoga de Nazaret. Nosotros debemos aprender la
leccion que alli ensend. Deberiamos “abrir el libro” e inquirir € intentar comprender
porqué el Sefior “cerr6d el libro” de Isaias; e, igual que los profetas antiguos, indagar
diligentemente acerca de “qué tiempo” nos indica el Espiritu Santo de Dios en esta
Escritura de verdad.

En la Biblia espafiola hay solamente una coma entre los “sufrimientos y la
gloria” de 1* de Pedro-1:11. Vea también 1* de Pedro 4:13; y 5:1; y Lucas 24:26, donde
tenemos los mismos dos “tiempos”, con el “intervalo” de nuestra presente Dispensacion
pasado por alto, como también pasd en silencio para los que hablaron inspirados y
escribieron como si esta presente Dispensacion no existiese.

Esto es por lo que las palabras con que acaban los Cuatro Evangelios NO nos
llevan hasta esta presente Dispensacion, sino que la pasa por alto. Siendo ocupados por la
proclamacion del Reino, los Cuatro Evangelios “cierran el libro”, y cuando se abre de
nuevo, se abre en Apocalipsis, donde vemos el Reino erguido con Divino poder y
gloria.

El periodo durante el cual, el reino rechazado, se encuentra en suspense, no se
toma en consideracion dentro de los Cuatro Evangelios, pues todavia no habia sido
revelado.

Es uno de los “secretos del Reino” de los que hablo nuestro Sefior en Mateos-
13:11. y que puso en evidencia entonces.

Las siete parabolas del Reino en Mateos 13 pasan por alto esta presente
Dispensacion, como si no existiese. Transportan las verdades pertenecientes al Reino, y
las desarrolla de una punta a otra como si el Reino nunca hubiese estado en este
intervalo suspenso. Para entender estas siete parabolas correctamente debemos excluir
completamente la Iglesia de Dios y el periodo de su Dispensacion y leerlas como si no
existiera. Entonces podemos ver con facilidad las partes de cada parabola que
pertenecen a la pasada Dispensacion, y las partes que corresponden a la siguiente.

Hay muchos lugares en las Escrituras en los cuales se da este salto y se hace
omision de la presente Dispensacion, y son hechos por el Espiritu Santo evidentes; y
tenemos que hacer como nuestro Sefor, “cerrar el libro”. Si ignoramos esto, y nos

63




recusamos a notificar esos ignorados “intervalos”, no podremos entender las Escrituras
cuando nos tropecemos con ellos.

Vamos a dar solamente unos cuantos ejemplos, colocando esta marca (--) para
indicar el paréntesis de esta presente Dispensacion, la cual se encuentra ahora, entre la
Dispensacion anterior de La Ley, y la siguiente Dispensacion del Juicio, que sucede a
esta Presente Dispensacion de La Gracia..

Salmos 118:22, “La piedra que desecharon los edificadores (--) ha venido a ser
la cabeza del angulo™.

Isaias 9:6, “Porque un niflo nos es nacido, hijo nos es dado, (--) y el principado
sobre su hombro; y se llamara su nombre Admirable, Consejero, Dios fuerte, Padre
Eterno, Principe de paz.” (Compare con Lucas-1:31y 32)

Isaias-53: 10 y 11, “Con todo eso Jehova quiso quebrantarlo, sujetandole a
padecimiento. Cuando haya puesto su vida en expiacion por el pecado, (--) vera linaje,
vivird por largos dias, y la voluntad de Jehova serd en su mano prosperada. Vera el fruto
de la afliccion de su alma, y quedaré satisfecho.”

Zacarias-9: 9 y 10, “Alégrate mucho hija de Sion; da voces de jubilo, hija de
Jerusalén; he aqui tu rey vendra a ti, justo y salvador, humilde, y cabalgando sobre un
asno, sobre un pollino hijo de asna. (--) Y de Efrain destruiré los carros, y los caballos
de Jerusalén y los arcos de guerra seran quebrados; y hablara paz a las naciones, y su
sefiorio serd de mar a mar, y desde el rio hasta los confines de la tierra.”

Lucas-1: 31 y 32, “Y ahora concebirds en tu vientre, y dards a luz un hijo, y
llamarés su nombre Jesus. (--) Este serd grande, y sera llamado Hijo del Altisimo; y el
Sefor Dios le dara el trono de David su padre.”

Todo esto nos muestra cudn lejos llegan las consecuencias del ejemplo del Sefor
de “cerrar el libro” a la mitad de una declaracion que, si no se corta correctamente, no
coincide con el ejemplo del Sefor en la Sinagoga de Nazaret. Y ademas, cudn lejos
llegan las confusiones de aquellos que no lo tienen en cuenta; Y cudn lejos llega
también la felicidad que resulta de aplicar el mismo principio que El emple6 en Isaias-
61- 1 y 2, y en todos los otros pasajes donde la Presente Dispensacion es pasada por
alto, e indicada solamente por una coma.

Esto se aplica solamente a las Escrituras donde las otras dos Dispensaciones son
actualmente referidas. Pero hay muchas donde solamente una estd en causa; y mas
cuidado se requiere entonces para detectarlas. Para no interpretar de una Dispensacion
aquello que se refiere a otra.

El trato de Dios en cada periodo corresponde con sus distintos caracteres; y si
vamos a entender estos tratos debemos estar dispuestos y preparados para clasificar la
verdad apropiada para cada una de ellas.

Esta clasificacion forma un tema distinto de las Dispensaciones en si mismas, y
requiere un tratamiento separado, el cual nos proponemos ofrecer en nuestro proximo
capitulo

64




IV. DIVIDIR CORRECTAMENTE LA PALABRA EN SUS VERDADES Y
ENSENANZAS DISPENSATIVAS

Esta parte del gran Requisito de la Palabra proviene de, y, al mismo tiempo, esta
dependiente de un riguroso entendimiento de los Tiempos y Dispensaciones en si
mismas.

Cuando estos son divididos correctamente entonces nos sera muy facil guardar
la verdad que pertenece a cada una tan distintamente.

Existen completos departamentos de Verdad que pertenecen exclusivamente a
una o a otra de estas Dispensaciones, y no a las demas.

Si nosotros tomamos una verdad que pertenece a una Dispensacion y la
interpretamos como si fuese de otra, eso nos llevara, no solamente a una gran confusion
en nuestra mente y a imputarle contradicciones a la Palabra; sino que, ademas, también
nos llevara al desastre nuestras vidas. Puesto que, si no entendemos la Palabra, tampoco
podremos disfrutar de su estudio; consecuentemente, su lectura serd puesta de parte y
dejaremos de alimentarnos de ella; nuestro esfuerzo espiritual se vera debilitado y
seremos inutiles para el servicio que Dios pretende que hagamos, considerandonos
miserables a nosotros mismos.

No solamente, por tanto, debemos dividir correctamente la Palabra de verdad en
sus Tiempos y Dispensaciones, sino que también debemos hacerlo en su Verdad y
Ensenanza: debemos aprender a corresponder cada verdad con la particular
Dispensacioén a la que pertenece.

Hasta que no nos habituemos a ejercitar este cometido no vamos a “crecer en el
conocimiento”: pues debemos crecer en conocimiento asi como en “la gracia” (2* Pedro
3.18).

Para que llevemos a cabo lo que hemos dicho tenemos que vaciarnos de toda la
Tradicion. Debemos cuestionarnos acerca de todo lo que hayamos aprendido; y estar
dispuestos a desaprender todo lo que se nos haya ensefiado anteriormente a través de los
hombres si no tiene en cuenta y no reconocemos este gran requisito de la Palabra de la
verdad.

Si pensamos que sabemos todo, serd imposible que aprendamos. Si un vaso se
encuentra lleno es imposible anadirle alguna cosa. Debemos hacer un sitio para este
bendecido aumento de reemplazar continuamente aquello que aprendimos de los
hombres con lo que estamos aprendiendo del Sefior. Y mismo que lo que hayamos
aprendido proveniente de los hombres esté de acuerdo con la Palabra, entonces tenemos
que estar preparados a aprenderlo de nuevo, directamente de la Palabra, para que la
Verdad pueda asegurarnos, en vez de ser nosotros los que la aseguremos.

Existen seis departamentos distintos en los cuales la verdad de la Palabra tiene
que ser correctamente dividida para que obtengamos su ensefianza en conexion con los
Tiempos y Dispensaciones.

Para poder mantener esta verdad y ensefianza en sus dispensacion apropiada
correctamente divididas -

& No debemos tomar una Verdad que pertenezca a UNA PARTE de una PASADA
Dispensacion y entenderla como si fuese procedente DE OTRA PARTE del PASADO

La totalidad de los Cuatro Evangelios pertenece a la Antigua Dispensacion; al
periodo especial de Tiempo durante el cual el Reino fue proclamado y posteriormente
despreciado.

65




La Verdad que pertenece a ese periodo durante el cual fue proclamado no es
verdad para el periodo en el cual fue despreciado.

() Por ejemplo, en Mateos 10:5y 6 encontramos el mandamiento, “Por camino de
Gentiles no vaydis, y en ciudad de Samaritanos no entréis, sino id antes a las ovejas
perdidas de la casa de Israel.”

Si la Palabra no se puede dividir de ninguna forma, correcta o incorrectamente,
como algunos que se oponen a lo que afirma nuestra ensefianza, entonces este
mandamiento todavia se encuentra vigente para todos los siervos del Sefior.

Si pertenece a todas las personas, y a todos los tiempos, entonces es de
universal interpretacion. De acuerdo a eso, no deberia haber Sociedades Misioneras para
trabajar entre los Gentiles; sino que, toda Sociedad Misionera deberia dirigirse
solamente a los Judios.

Sin embargo éste no es, de ninguna manera, el principio que rige o gobierna las
operaciones misioneras actuales.

Asi que debe de haber algo errado en alguna parte. O bien este mandamiento
permanece vigente y los misioneros no lo acatan, y estdn desafidndolo; o, debe haber
alguna explicacion que nos aclare este jaleo.

Si se ha dicho, en defensa, que hay mandamientos posteriores, tales como “Id
por todo el mundo y predicad el evangelio a toda criatura” (Marcos 16:15); entonces
podemos argumentar: (1) que la Palabra de Dios, o bien se contradice a si misma
totalmente como principio fundamental de la obra misionera; o (2) que debe ser echa
alguna division entre los dos mandamientos.

Pero esta ultima es por todo lo que estamos argumentando. Solamente, la
division que debe ser hecha, permite que no ignoremos a ninguno de los
mandamientos, sino que coloquemos a cada uno en su debido y apropiado lugar,
significado, e importancia. No realza uno a expensas del otro, sino que asigna a cada
cual su propia esfera.

El primer mandamiento, “No vayais,” etc., fue dado en conexién con la
proclamacion del Rey y del Reino: sin embargo, cuando ambos fueron rechazados, y el
Rey fue crucificado, entonces este mandamiento ya no fue por mas tiempo apropiado,
pues las circunstancias habian sido modificadas.

Tuvo que ser pronunciado un segundo mandamiento, “Id,” en vez de “No
vayais.”

Los dos fueron igualmente verdad. El primero fue verdad en su relacion especifica
a las ovejas perdidas de la casa de Israel; el segundo es verdad en su relacion general
con todos sin distincion. Pero ambos mandamientos fueron dados en la pasada
Dispensacion.

(b) Lucas 9:3. En conexion con el mandamiento anterior hubo otros preceptos
otorgados. “No toméis nada para el camino, ni bordon, ni alforja, ni pan, ni dinero; ni
llevéis dos tiinicas” Mateos 10:9 y 10.

Pero cuando el reino habia sido despreciado, y el rey se encontraba en la
inminencia de ser crucificado, estos mandamientos fueron formalmente abrogados por el Sefior
mismo; una vez que ya no eran apropiados con la mudanza de la circunstancia. El Sefior
les repite, y les pregunta si no se habian cumplido sus promesas: “;Cuando yo os mandé
que fueseis sin nada para el camino, ni bordon, ni dos tunicas, ni alforja, os falté alguna
cosa? Y ellos respondieron, Nada.”

“Y les dijo: PUES AHORA, el que tiene bolsa, tomela, y también la alforja; y el
que no tiene espada, venda su capa y compre una.” (Lucas 22:36).

66




Estas dos palabras “Pues ahora” anuncian el hecho de que, atin dentro de una
misma Dispensacion, y con solamente un breve intervalo de tiempo entre ambos, estos
dos opuestos mandamientos tienen que ser bien divididos.

Todo el principio por el cual contendemos estd sujeto en esas dos palabras
“Pero ahora.” De acuerdo a este principio, aquello que pertenece a una parte de la
pasada Dispensacion, no debe necesariamente ser interpretado como si fuese de otra
parte de la misma Dispensacion. ;Cudnto mas cuidado, entonces, debemos poner a la
hora de dividir correctamente la verdad y la ensefianza que corresponde a cada una de
las diferentes Dispensaciones?: En donde no solamente prevalecen diferentes
circunstancias, sino que, ademads, también la totalidad del medio o esfera ha sido
mudada: no solamente ha sido cambiado el trato con las personas, sino que, ademas,
también los principios con los cuales ellos eran tratados por Dios, ahora son diferentes.
Y claro, si despreciamos estos dos ejemplos de Mateos 10 y de Lucas 9, toda la
Biblia anda amontonada en un lio, con Ley, Evangelio, Gracia, Juicios, Gloria, Judios,
Gentiles, Iglesia de Dios, Tiempos y Dispensaciones, todo confundido en una Babel, asi
no nos sorprende que haya miles de lectores que, si todavia no han caido en desespero,
ignoren todo esto y sufren la pérdida de pazy gozo y esfuerzo.

2. NO DEBEMOS TOMAR UNA VERDAD QUE PERTENEZCA A UNA PASADA
DISPENSACION E INTERPRETARLA COMO SI FUESE DE LA PRESENTE

Si esto sucede nos mantendremos a nosotros mismos debajo de la Ley, a la que
estamos muertos con Cristo, y de la que ya fuimos hechos libres con Cristo; la Ley no
tiene poder alguno sobre alguien que esté muerto.

(@ LA LEY Y LA GRACIA — Para aquellos que vivieron debajo de la Ley se
escribid con toda claridad: “Y tendremos justicia cuando cuidemos de poner por obra
todos estos mandamientos delante de Jehova nuestro Dios, como El nos ha mandado.”
(Deuteronomio 6: 25).

Pero, para aquellos que viven en la presente Dispensacion de la Gracia, también
estd con toda claridad y certeza escrito: “Ya que por las obras de la ley ningun ser
humano sera justificado delante de El”. (Romanos — 3: 20) y: “Sabiendo que el hombre
no es justificado por las obras de la ley.” (Gélatas 2: 16) y: “Que por la ley ninguno se
justifica para con Dios.” (Galatas 3: 11). Sin embargo, la verdad que declaran todos
estos es exactamente la opuesta que Deuteronomio 6: 25. ;Qué podemos hacer o decir
sobre esto? ;Cual de estas dos declaraciones es correcta? /Y cudl es la falsa?

La respuesta es que ninguna es falsa; sino que las dos son verdad si dividimos
correctamente la Palabra de verdad, dentro de su ensefianza y verdad Dispensaria.

Deuteronomio 6: 25 fue verdad, por tanto, en aquella Dispensacion
“concerniente” a Israel; y estd en armonia con el pacto de las obras, debajo de las
cuales, se encontraba Israel. Pero Romanos 3:20 y Galatas 2:16 son verdad ahora
“concerniente” a los tres grupos que Dios determina — Judios, Gentiles, y la Iglesia de
Dios. Las declaraciones en estos dos pasajes concernientes “a toda carne”, fueron
pronunciadas después de que Israel quebrase aquel pacto (Hebreos 10: 29); y después de

67




que Cristo introdujese el incondicional “pacto eterno” (Hebreos 13: 20) de gracia, el
cual entro €l por Su gente “antes de la fundacion del mundo” (Efesios 1: 3 y 4).
Estas son dos declaraciones completamente opuestas. ;Serd posible que una de
ellas sea verdadera y la otra falsa? jClaro que no!, las dos son verdaderas;
absolutamente verdaderas. Y se hacen perfectamente transparentes cuando apropiamos
cada una de ellas, y cuando interpretamos cada una de ellas en su debida Dispensacion.
La primera no es verdad ahora, en esta presente Dispensacion. Fue verdad para los que
estaban DEBAJO DE LA LEY. Y las ultimas, que concuerdan en una sola declaracion, es
verdad para los que viven en esta Dispensacion, los que viven DEBAJO DE LA GRACIA.
Pero tememos que, aquellas multitudes que oyen el Antiguo Testamento en
nuestras Iglesias, no sean capaces de dividirlas correctamente, y leen su interpretacion
como si les perteneciese a ellos mismos ahora, y se colocan asi, por si mismos, debajo
de la ley, y niegan el estatuto debajo del cual Dios los ha colocado en Cristo; porque
haciendo asi no pueden disfrutar de la libertad con que Cristo ha hecho libres a Su gente
por Su Gracia. (Galatas 5:1).

En la Antigua Dispensacion Dios trato y lidié con una nacion solamente; pero en
la Presente Dispensacion jamds tratd con ninguna nacion, sino con individuos de todas
las naciones. Esta es la clave para poder entender una gran cantidad de pasajes donde
son usadas la palabras “todo” y “todos” y “mundo” en el Nuevo Testamento. “Todo”
puede ser entendido de dos formas: tanto puede ser “todo” CON EXCEPCION como
“todo” SIN DISTINCION ; y es con este Gltimo sentido que se usa constantemente en
contraste con la sola nacion de Israel.

“Y yo, si fuere levantado de la tierra, a todos atraeré a mi mismo” (Juan 12: 32).
Si esto significa “todos” SIN DISTINCION, entonces no es verdad, pues no todos los
hombres han sido atraidos a ¢él. Pero es mas bendita verdad, si significa “todos” con
excepcion, como seguramente significa.

La expresion gustase la muerte por “todos” de Hebreos 2: 9 debe ser
entendida con el justo sentido; no se debe limitar a Israel solamente; sino que se
extiende a todos SIN DISTINCION, ya sean Judios o Gentiles. Y esto concuerda con 1°
de Juan2: 1y 2.

En la Antigua Dispensacion la luz de Dios brillaba solamente sobre Israel;
pero ahora, habiendo venido Su luz al mundo, Cristo, ilumina a “todo hombre” sin
distincion de naciones, razas, ni credos (Juan 1: 9; comparar a Tito 2: 11).

En la Antigua Dispensacion Dios traté de acuerdo a las obras del hombre:
ahora trata de acuerdo a la obra de Cristo.

En la Antigua Dispensacion, Israel tenia que hacer obras para vivir, ahora
nuestras obras provienen de la vida del Hombre interior que llevamos dentro, el Cristo
en nosotros.

La Ley obligd al hombre a obrar : la Gracia nos trajo palabras para que el
hombre crea..

Dos palabras distinguen a las dos Dispensaciones. “Hacer” para la primera;
“Hecho” para la posterior. Por eso la salvacion antes dependia de lo que el hombre
hacia; y ahora depende de lo que ya Aizo Cristo.

) LOS SALMOS POLEMICOS.- Que siempre ha sido una fuente de
problemas para la mayor parte de los Cristianos. (Quién de nosotros no ha sido
atribulado por alguno de ellos? Los Criticos hablan y dicen que son: “muy inadecuados
para los labios de nuestro Sefior.” Debe haber muy, muy pocos, que no hayan sentido
dificultad buscando una salida en sus raciocinios para salir de la confusion que los

68




gobierna: Ni saldrdn ni podran abrir una salida, hasta que no aprendan a dividir la
Palabra de verdad e interpreten estos Salmos apropiandolos debidamente a la
Dispensacion que pertenecen. Deben ubicarlos en la Antigua Dispensacion de la Ley.
Alli se ajustan perfectamente, como también se ajustaran en la Dispensacion venidera
del Juicio.

“Se alegrara el justo cuando viere la venganza” (Salmos 53:10 y 11). Asi
sera la voz de muchos en el cielo diciendo “jAleluya! ...porque sus Juicios son
verdaderos” (Apocalipsis 19:1, 2). Por tanto, es evidente que estas, y otras tales
“Maldiciones” de las Escrituras (como ellos las denominan), estan perfectamente
acopladas a la Dispensacion que pertenecen.

Otra cosa seria si, en el salmo 109, encontrdsemos entre paréntesis los
versiculos 6 a 19, pues asi obtendriamos una posible explicacion; en cuyo caso el
versiculo 20 se leeria asi :-

“Sea este el pago de parte de Jehova a los que me calumnian,
Y a los que hablan mal contra mi alma”

Los versiculos 6 a 19 podrian ser entonces el “mal” que los enemigos de
David le devolvian contra ¢€l. Podrian ser las palabras que salian de la boca de los
adversarios, (vers.4). Y las “palabras de odio” (vers.3) de los que le devolvian mal por
bien a David y a los cuales David trataba con amor (vers.5).

Pero el Salmo 137:8 y 9 no admite una tal explicacion. El espiritu es
apropiado a la Dispensacion de la Ley y la del Juicio, pero no es apropiado a la presente
Dispensacion de la Gracia:-

“OH Jehov4, recuerda contra los hijos de Edom el dia de Jerusalén
Cuando decian Arrasadla, arrasadla hasta los cimientos
Hija de Babilonia la desolada.
Bienaventurado el que te diere el pago de lo que tu me hiciste
Dichoso el que tomare y estrellare tus hijos contra la pena.”
(Salmos 137: 7,8,y 9).

Esta para llegar un tiempo de Juicio para el cual serd apropiado este lenguaje
(Isaias 26:9. Apocalipsis 2:26, 27); pero este lenguaje no es apropiado para la
Dispensacion actual de la Gracia, y si la interpretamos asi, entonces se acabo la
esperanza de encontrar cualquier “verdad”: y asi se destruye toda esperanza de que
entendamos alguna vez la Palabra de Dios.

() EL SABADO — Cuando se obedece a 2* Timoteo 2:15 se disipan
montones de confusion, y libra de la esclavitud de la ley, en donde muchos, que
desobedeciendo a este gran precepto de “dividir correctamente la Palabra de verdad,”
son todavia esclavos: Algunos de los cuales “atados de pies y manos.”

Las Leyes Ceremoniales del Sabado fueron dadas a Israel, y no a las
naciones Gentiles de la tierra, ya sean Paganas o de otra clase. Por eso su interpretacion
pertenece a Israel, seria prudente para cada una de las naciones que hiciese uso y
aplicacion del gran principio envuelto en la Ley, como descansar del trabajo esclavo en un
dia de semana. Pero la ley del Sdbado nunca fue abrogada, cambiada ni transferida a
ningun otro dia de la semana. Y si alguno cree que la Ley debe ser obedecida hoy en
dia, no tiene libertad para alterar esta ley, o modificarla en ninguna manera; sino que es

69




esclavo a “guardar el séptimo dia santo”. No tienen otra posibilidad en el asunto, y no se
pueden tomar la libertad de alterar la ley de Dios.

Pero, por otro lado, los Cristianos en esta Dispensacion “no estdn debajo de
la ley, sino bajo la gracia”. Estamos “muertos a la ley,” en Cristo (Romanos 7: 4), y la
ley no tiene poder alguno sobre alguien que esta muerto. “Pero ahora estamos libre de la
ley, por haber muerto para aquella en que estdbamos sujetos” (vers. 6). Estamos “bajo
( obedeciendo a) la ley de Cristo” (1* de Corintios 9:21).

Para aquellos en Galatas que querian volver a “estar debajo de la ley”
(Galatas 4: 21) escribio6 el Apostol, “;Como es que os volvéis de nuevo a los débiles y
pobres rudimentos (ordenanzas religiosas), a los cuales os queréis volver a esclavizar?
Guardais los dias, los meses, los tiempos y los anos. Me temo de vosotros, que haya
trabajado en vano con vosotros” (Galatas 4: 9 — 11).

Esta Escritura esta especialmente dirigida a la Iglesia de Dios, y se interpreta
para la Iglesia de Dios, hoy; Asi que, de todos aquellos que nos quieran hacer volver a
ponernos debajo de la ley, tenemos una gran necesidad de “temerles”.

Tanto para otros como para si mismo, El Cristiano puede aplicar aquellas
leyes, en lo que tengan de compatible con sus propias Epistolas a la Iglesia. Y alli esta
escrito que “Uno hace diferencia entre dia y dia; otro juzga iguales todos los dias. Cada
uno esté plenamente convencido en su propia mente. El que hace caso del dia, lo hace
para el Sefor; y el que no hace caso del dia, para el Sefor no lo hace” (Romanos 14: 5y
6).

Es una cuestion de estar plenamente convencido en la propia mente de cada
cual, y no de colocarse debajo de una ley; dejemos en paz y no juzguemos a nuestros
hermanos creyentes con estos asuntos. “Nadie os juzgue en comida o en bebida, o en
cuanto a dias de fiesta, luna nueva o dias de reposo” (Colosenses 2: 16). No le
permitimos a nadie que “nos juzgue”, pero ellos hacen eso. Seremos juzgados, si, y
condenados por muchos por escribir cosas como estas; y aunque lo que hagamos no sea
sino citar la Palabra de Dios, vamos a ser confrontados por argumentos de
conveniencias, los cuales estdn todos basados en un total menosprecio a otro
mandamiento, igualmente instaurado, perteneciente a esta presente Dispensacion. Y éste
es el mandamiento, que ‘“dividamos correctamente la Palabra de Verdad” (2* de
Timoteo 2:15).

Las leyes Sabaticas ;Estan, o, no estan todavia atadas a nosotros? Si todavia
estan, entonces aquellos que guardan “el séptimo dia” y no “el primero” estan ciertos. Si
no estan atadas, entonces todos nosotros estamos “libres de la ley” y nos guiamos por
Romanos 14: 5y 6; Colosenses 2:16 y Galatas 4: 1 —11.

Pero, si leemos dentro de la presente Dispensacion aquello que pertenece
solamente a la anterior, no habrd mas que una enorme confusion en nosotros mismos, y
conflictos y argumentos con nuestros hermanos Cristianos.

Y, junto a este conflicto con ellos, estaremos procurando poner no solamente a
la Iglesia de Dios, sino también a todos los gentiles debajo de las leyes que fueron dadas
por Moisés a Israel solamente.

Podremos observar que al “dividir correctamente la Palabra de Verdad” acerca
de guardar el Sabado surge la tnica respuesta efectiva para el largo numero del cuerpo
denominado Cristianos del “Séptimo Dia”; los cuales, no viendo la bendita verdad que
nosotros tenemos ya libres de la ley de Moisés, y bajo la ley de Cristo, quien es el Sefior
del Sabado, no estan solamente observando el séptimo dia de Sabado para ellos mismos,
sino que ademas llevan a cabo una propaganda activa para inducir a todos los Cristianos
a que se alisten en sus filas.

70




(d Como en el Reino.- Hay algunas verdades de la Dispensacion Pasada, como las
concernientes al Reino, que saltan por encima el Presente y que pertenecen a ambas tanto a
la Pasada como a la Futura Dispensacion.

Fueron verdad en la Pasada Dispensacion, y serdan verdad en la Futura: pero no
son verdades en o para esta Presente Dispensacion.

Esta Presente Dispensacion, en lo que dice respecto a la verdad perteneciente a
las otras dos, no estd reconocida, y este presente intervalo pasa desapercibido como si
no existiera.

La Dispensaciones Pasada y Venidera tienen que ver con el Reino. Esta
Presente Dispensacion tiene que ver con la Iglesia de Dios.

La primera tiene que ver con la Ley, la préxima con el Juicio: pero, la Presente
Dispensacion tiene que ver con la Gracia.

Por tanto, si leemos dentro del presente aquello que tiene que ver con ambas, la
pasada y la futura; y, si leemos en la Dispensacion de la Gracia aquello que tiene que
ver con la Ley y al Juicio, entonces abandonaremos de un golpe el superior estatuto de
Gracia en el que Dios nos ha puesto; perdemos todas las bendiciones de aquella
posicion que es nuestra en Cristo; e interpretamos para nosotros, lenguaje especifico,
que es apropiado solamente a la Dispensacion del Juicio o la de Gloria. Eso significa, no
solo la pérdida de las bendiciones que tenemos, sino también la introduccion de muchas
confusiones en nuestras mentes, y de contradicciones en la Palabra de Dios.

Esto se hace mas especialmente notorio si tomamos lo que se ha dicho del Reino
y lo entendemos como si fuese de la IGLESIA de Dios.

Por supuesto, si alguien sostiene que el Reino ES la Iglesia, lo sostiene
consistentemente. Pero aquellos que hacen asi no le prestan ninguna atencion a dividir
correctamente la Palabra de Verdad: y tratan el lenguaje como si fuese inutil para los
propositos de Revelacion.

Si, diciendo Dios una cosa, quiere siempre decir otra, entonces la Biblia es un
libro lleno de Enigmas en vez de Iluminacion; y la puerta esta abierta para todas
aquellas diferencias de interpretacion que no solamente son un puzle o rompecabezas
para los hijos de Dios, sino que, ademads, también son una fuente de todas las divisiones
entre Cristianos que son una mancha para el edificio de Dios (1* de Corintios 3: 17); y
de todas aquellas controversias que son un escandalo y una piedra de tropiezo para los
que estan de fuera.

Deberia ser suficiente respuesta para los que dicen que el Reino es la Iglesia,
contestarles, “Vosotros lo decis.” O, para aquellos que dicen que la Iglesia es el Reino,
responderles: “Lo decis vosotros”: Porque ninguna de esas afirmaciones estd hecha en
la Palabra de verdad. Se trata solamente de una interferencia; y estd completamente
errada, porque proviene de una incorrecta division en la Palabra de la verdad.

Pero, una vez que escribimos, no para enfrentarnos a nadie, sino para instruir,
debemos mencionar seguidamente algunos hechos palpables en la Palabra que sirvan de
guia para aquellos que deseen, como el Eunuco de Etiopia, entender lo que leen.

El Reino, como ya hemos referido, pertenece a la Pasada Dispensacion. Fue
proclamado por Juan el Bautista; y posteriormente estando “a las puertas,” fue el
primer objetivo del ministerio de nuestro Sefior mismo (Mateos 4:17); pero, habiendo
sido menospreciado, se encuentra ahora en suspense hasta el tiempo de su restauracion,
cuando sea afirmado en poder Divino y en Gloria.

Esta claro, por tanto, que la verdad apropiada para aquel Reino, tanto en el
pasado como en el futuro, no es una verdad apropiada para la Presente Dispensacion de
la Iglesia. AUn las expresiones usadas y la terminologia empleada no son las mismas.
Lo que esté dicho acerca del Reino no es verdad cuando hablamos de la Iglesia.

71




Sobre el Reino se dijo estar “asentado” (Daniel 2:44. Hechos 15: 16). La Iglesia
es “edificada” (Efesios 2: 20-22. 1?* Corintios 3: 9. Colosenses 2: 7).

Oimos hablar muchas veces de la “expansion del Reino” y de la “extension del
Reino”; pero estas son expresiones adecuadas escrituralmente cuando se refieren al
Reino y no tienen base escritural cuando se usan de la Iglesia.

Leemos sobre aquellos que son los “herederos del Reino” (Santiago 2:5), pero
nunca de la Iglesia; sobre los “hijos del Reino” (Mateos 8:12) pero nunca de la Iglesia.

Leemos de haber “recibido un Reino” (Lucas 19: 12, 15); y de “entrando” en ¢l
(Mateos 18:3); de “verlo” (Juan 3:3); y de “heredarlo” (Mateos 25: 34). jPero nunca
encontraremos ni tan siquiera una vez estas expresiones usadas en las Escrituras sobre la
Iglesia de Dios! De ninguna manera puede nadie “heredar” o “ver” o “recibir” la Iglesia.
Ninguna de las Figuras que se utilizan para la Iglesia se emplea para el REINO.
Encontramos a la Iglesia con términos de comparacioén a una “CASA4” (1* Timoteo 3:
15);aun “TEMPLO” (1* Corintios 3: 16 y 17); un “CUERPO” (1* Corintios 12: 27), pero
nunca se utilizan para el Reino estas expresiones.

El Reino, proclamado en el pasado, y ahora en suspense, todavia esta para venir;
y todos los Cristianos rezan “Venga a nosotros tu Reino” Pero la Iglesia estd aqui,
ahora; y en breve se irda MARCHANDO: pues esta esperando ser “Arrebatada en las
nubes para recibir al Sefior, y estar siempre con el Sefior” (1* Tesalonicenses 4: 14-17).
Asi que, si la Iglesia es el Reino, la oracion deberia ser j“Marchese tu Reino™!

Repetimos, La Iglesia es una ELECCION, por eso se llama ECCLESIA, que
significa LLAMADOS PARA UN PROPOSITO. Sin embargo, el Reino, cuando venga y
sea asentado, serd universal y lo abarcara todo (Salmos 103: 19. Apocalipsis 11: 15).

Cristo es ahora la Cabeza sobre todas las cosas a su Cuerpo, que es la Iglesia
(Efesios 1: 22; 4: 15; Colosenses 1: 18); pero nunca se le denomina de su Rey. La gran
cantidad de errores y confusiones que se han creado por el uso de expresiones que no
son adecuadas con las escrituras son imposibles de enumerar.

Podemos entender facilmente que, una vez que la palabra (BASILEA), REINO, no
se refiere, a un pais material o los dominios, sino a la SOBERANIA o REGLA
ADMINISTRATIVA del Rey, la Iglesia necesariamente se encuentra en su esfera y lugar
dentro de esa regla. Pero, en este caso es siempre “el Reino (o soberania) de Dios”
(Romanos 14:17; 1* Corintios 4:20. Colosenses 4:11); o “el Reino (o soberania) de Su
amado Hijo” (Colosenses 1:13).En medio de todas las esferas de esta omnipresente
Soberania de Dios en los cielos y sobre la tierra, entre dngeles y hombres, la Iglesia
tiene su propia, distinta, y Unica plaza; igual que en la soberania de una casa, existe el
lugar de la Cabeza, de la Esposa, de los Hijos, los Amigos, los Visitantes, los
Huéspedes, los Oficiales, y los Sirvientes. Esto no quiere decir que los unos SEAN los
otros. Cada uno tiene su posicion particular dentro de esa soberania universal; y la
Iglesia de Dios tiene su posicion Unica dentro de ella. Hace parte del “Cuerpo” cuya
“Cabeza” es Cristo- parte integrante, por tanto, de la Cabeza, “un NUEVO HOMBRE”
(Efesios 2:15), “un HOMBRE PERFECTO” al nivel “de la estatura de la plenitud de
Cristo” (Efesios 4:13). Si estas expresiones en las Escrituras se tomasen en cuenta,
jamas escuchariamos decir de la Iglesia, en Himnos y Sermones, usando el femenino
“ella” o “de ella”; como si la Iglesia fuese “una nueva mujer,” o “una mujer perfecta”.

Pero, aunque eso es verdad, como la Iglesia tiene su lugar especialmente
particular en la vasta y universal soberania de Dios, aun asi, nunca se encuentra incluida
en la mas limitada expresion “el reino de los cielos” como aparece en el Evangelio de
Mateos, que pertenece peculiarmente a Israel. Tampoco se incluye en el mas amplio,
aunque todavia limitado, Reino de los Cielos al cual se refiere la oracién del Sefior;
porque la esfera de éste se situa sobre la tierra.

72




“ EL REINO (O SOBERANIA) DE LOS CIELOS”

Tiene al Mesias como Rey

Es del cielo, y debajo de los cielos sobre la tierra.

Es limitado en su alcance.

Es Politico en su esfera.

Es Judio y Exclusivo en su caracter.

Es Nacional en su aspecto.

Y es el sujeto especial de la profecia del Antiguo Testamento.

“EL REINO (0 SOBERANIA) DE DIOS”

Tiene a Dios por su gobernante.

Esté en los Cielos, por encima de la Tierra.

Es Ilimitado en su Alcance.

Es Moral en su esfera.

Es Inclusivo en su carécter (incluyendo también a la Iglesia).

Es Universal en su aspecto.

Y en su vasto aspecto es el sujeto de la revelacion del Nuevo Testamento.

Todo esto es verdad, y es igualmente verdad que, si llamamos a la Iglesia el
Reino, no estamos “dividiendo correctamente la Palabra de verdad.”

Por eso, y aunque la Iglesia, como hemos visto, se encuentra dentro de la Divina
y universal Soberania de Dios, no se debe tomar una parte de esa Soberania como si
fuese otra sin afectar injuriosamente su conjunto o totalidad.

Cuando Jesucristo le dijo a Pedro “y a ti te daré¢ las llaves del reino de los cielos”
(Mateos 16:19), no se referia a las llaves de la Iglesia. Esto, de una vez por todas, acaba
con el disparatado y ridiculo clamor de la Iglesia de Roma, Las llaves se utilizan para
abrir y para admitir. Pedro utiliz6 estas llaves cuando volvié a proclamar el Reino a
Israel (Hechos 2:7), y posteriormente a los gentiles (Hechos 8:12).

(€) LOS VARIOS EVANGELIOS - Proveniente de esta confusion entre el Reino y
la Iglesia sale también la confusion entre los varios EVANGELIOS de los cuales habla
la Escritura.

No hay dudas sobre el significado de la palabra. La palabra castellana Evangelio
puede querer decir tanto buenas nuevas como Nuevas de Dios. Pero la palabra griega
significa solamente buenas nuevas. Esto no nos lleva mas lejos. Esto nos dice solamente
el hecho de que las noticias son buenas. Ahora surge una pregunta que debemos
hacernos; ;Cudles son las nuevas noticias tan buenas?

Las nuevas noticias son de diferentes clases. En nuestros periddicos
encontramos Noticias Politicas, Noticias de Economia, Noticias Sociales, Noticias
Deportivas, y se incluyen todo tipo de Noticias.

73




Por eso tenemos que responder a nuestra pregunta sobre lo que son estas
“Noticias” de Dios y qué es lo que hace que sean tan “buenas.”

Leemos por ejemplo sobre-

El Evangelio del Reino.
El Evangelio de Dios.
El Evangelio de la Gracia de Dios.
El Evangelio de la Gloria
El Evangelio Eterno.

La pregunta es, ;Tienen todas estas expresiones el mismo significado? ;Las
“buenas nuevas” son siempre las mismas en cada caso? Si Dios ha puesto estos cinco
Evangelios separados, ;Podremos nosotros libremente juntarlos? Una vez que Dios los
ha distinguido, ;Podremos decir nosotros que no son distintos?

Es bastante frecuente no solo para aquellos que leen, sino también para los que
ensefian, decir que solo existe un tipo de Evangelio, y aquellos que lo afirman no dudan
en ofender a los que procuran dividir correctamente estos Evangelios e incentivan a
apropiarlos, con sus peculiares buenas nuevas, al Tiempo o Dispensacion a los cuales
pertenecen respectivamente.

“El Evangelio del Reino”

Fue la buena nueva de que, el Reino, que habia sido el sujeto principal de la
promesa y de la profecia del Antiguo Testamento, se encontraba cerca, “a la mano.”
Esta fue una buena noticia para aquellos que esperaban “por la consolacion de Israel”
(Lucas 2:25); los cuales “esperaban la redencion en Jerusalén™ (vers. 38); y quienes
“esperaban el Reino de Dios” (Marcos 15:43). Muchos creyeron esta buena nueva
concerniente a Cristo el Rey, y “esperaban que ¢l habia de redimir a Israel” (Lucas
24:21).

Pero, después de que el Reino hubiese sido despreciado, y el Rey crucificado,
volvid a ser nuevamente proclamado a Israel, y lo que se les anunci6 fue que el Rey
estaba dispuesto a volver (Hechos 2:38; 3:19 — 21), con la condicién de que Israel se
arrepintiese. Pero también el contenido de esta afirmacion fue desechado por el Pueblo
a través de sus gobernantes (Hechos 4:17 y 18) y los que anunciaban este “Evangelio
del Reino” fueron “amenazados” (vers. 21).

Cuando el Ministerio de Pedro a la Circuncision acabd con su encarcelamiento
(Hechos 12), se levant6 Pablo y fue enviado para incluir la buena nueva de la Gracia. De
la cual repite, una y otra vez, que es “mi Evangelio”. Después de todo esto: después del
menosprecio y crucifixion del Rey, después del martirio de Esteban, y después del
encarcelamiento de Pedro, la Epistola a los Romanos (que se mantiene siempre primera
en los escritos Candnicos subsecuentes) comienza con las palabras, “Pablo, siervo de

2

Jesucristo, llamado a ser (o, por Llamamiento Divino) Apostol, apartado para:...”:

74




“El Evangelio de Dios”’

Esta fue una buena noticia con un caracter diferente. Esta fue la buena nueva
proclamada de la gracia, no solamente para Israel, o cualquier otra nacion, sino para
todos los individuos transgresores de entre los Judios y pecadores de entre los Gentiles
igualmente; para todos sin distincion. Fue proclamada gracia para los Judios merecedores
de la ira, y para los Gentiles que no merecian nada. Por eso se le denomina

El Evangelio de la Gracia de Dios

Y aqui tenemos buenas noticias acrecentadas a la anterior, que estan expandidas
por la Epistola de Romanos y por todas las Epistolas dirigidas a la Iglesia. Son las
buenas noticias para aquellos que son reconocidos por Dios (y por eso tenemos que
reconocernos a nosotros mismos) como muertos con Cristo y resucitados con él; y
cuando este Evangelio haya cumplido su objetivo de separar a todos los miembros
escogidos de entre los Judios y Gentiles en un nuevo y mismo Cuerpo, seran reunidos a
Cristo quien es su Gloriosa Cabeza. (2* de Tesalonicenses 2:1).

Estas buenas noticias son denominadas EL GLORIOSO EVANGELIO, o mejor
dicho,

“El Evangelio de la Gloria

Del Dios bendito que (dice Pablo) me ha sido encomendado” (1* Timoteo 1-11).
En 2? Corintios 4:4 es llamado ‘el Evangelio de la gloria de Cristo”, y nos da las buenas
nuevas de la “gloria” que siguid a los “sufrimientos” de Cristo, y cuales fueron los
provechos conquistados por esos sufrimientos. Estas son las buenas noticias que ahora
proclamamos y predicamos. Hacen parte de las buenas nuevas de la Gracia de Dios; una
vez que la gracia y la gloria son siempre inseparables. No existe Evangelio de la gracia
de Dios, sin Evangelio de la gloria de Dios. Gracia es la flor, y Gloria sera el fruto. La
Iglesia no estara siempre en peligros y vicisitudes; y la buena nueva que dice respecto
de la gloria es “el conocimiento de la gloria de Dios en la faz de Jesucristo” (2%
Corintios 4:6).

Pero cuando la proclamacion de este doble Evangelio de la Gracia y de la Gloria
haya finalizado, sabemos que habré otro Evangelio que serd predicado en medio de la
Dispensacion del Juicio. El llamado

“El Evangelio Eterno”

Que no serd proclamado antes de la crisis de los juicios del Apocalipsis; a seguir
a los Juicios de los Siete Sellos, de los Juicios de las Siete Trompetas, y de la revelacion
de la Bestia sobrehumana (Apocalipsis 13). Entonces, y antes de los juicios finales de
los siete Recipientes, siete angeles haran siete declaraciones (Apocalipsis 14:6 — 20). La
primera sera la proclamacion del “Evangelio eterno”; de misericordia en medio del
juicio. Es el mandamiento a la humanidad simplemente de “Temer a Dios” como
Creador. No con palabras como Redentor, o gracia, o gloria, sino con el simple
mandamiento de “Temer a Dios”. No sabemos mas acerca de los contenidos de este
Evangelio del Dia del Juicio

75




Se denomina ‘“eterno” porque el conocimiento de Dios como Creador era
anterior a todas las otras nuevas; y se mantendran después de que se hayan acabado las
nuevas del reino, gracia y gloria

Dios serd nombrado como Creador; no como Sefor, o como Jehova (el Dios de
Alianza), sino como “Dios” (Creador). No se dira “Arrepentios” o “haced esto”, o
“haced aquello,” sino simplemente “Temed a Dios y dadle gloria a El, porque la hora de
Su juicio ha llegado; y adoradlo a El que hizo la tierra, y el mar, y las fuentes de las
aguas” (comparar Exodo 9:30. con Salmos 33:8).

(No es extraino que se consideren y se supongan estas nuevas como si fuese el
mismo Evangelio de la Gracia de Dios? ;No serd de extrafiar que las nuevas de Dios en
la gracia presente, se hayan tomado como siendo las mismas nuevas de la misericordia
de Dios en medio del juicio?.

No puede haber nada mas perverso que toda esta confusion de origen humana, y
que la necedad de juntar todo, pasado, presente, y futuro, como si perteneciera a, o
teniendo que ver con, la Iglesia de Dios.

Cuando son correctamente divididos estos diferentes Evangelios, de acuerdo a
las Dispensaciones a las que pertenece cada uno, solo encontramos armonia,
consistencia, y verdad.

() EL SERMON DE LA MONTANA .- Pocas partes de la Palabra de Dios han sido
tan maltratadas por no tomar en cuenta el gran requisito de la Palabra de verdad
expuesto en 2% Timoteo 2:15

Se encuentra inserido en la parte mas importante del primero entre cuatro
periodos del ministerio del Sefior.

Este primer periodo fue ocupado con la Proclamacion del Rey y del Reino.

Comienza en Mateos 4:17, y se extiende hasta el final del capitulo 7 y ocupa
todos los capitulos 5; 6;y 7.

Estos capitulos relatan lo que se conoce como “el Sermoén de la Montafia” (que
no es otra cosa que un nombre dado por los hombres) y tiene que ver con el Reino. Nos
ensefia que las leyes de aquel Reino, objetivo nico de aquel primer periodo en el
ministerio de Cristo, tuvieron que ser diferentes de las leyes dadas por Dios a través de
Moisés en el monte Sinai; y también muy diferentes de las tradiciones, que le quitan una
gran parte de su eficacia a las leyes. Las ensefianzas que conlleva, naturalmente, estdn
en armonia con la verdad relativa al Reino, y no a la que pertenece a la Iglesia de Dios.
Se debe apropiar a la Dispensacion de la Ley y nunca a la Dispensacion de la Gracia; A
una Pasada, o a una Futura Dispensacion, pero jamas a la Presente Dispensacion.

Por supuesto que estamos hablando de su INTERPRETACION. Pero cuando se
trata de su APLICACION, entonces, si tiene verdades que se encuentren en armonia con
aplicaciones eternas, por supuesto que debemos aplicarlas; y si ademas, existen
verdades que se encuentren en armonia con las verdades dirigidas especialmente a la
Iglesia de Dios en sus Epistolas, con mas razon, si es asi, debemos aplicarlas, pero sin
sobrepasarlas ni adicionarles nada.

“Ni una jota ni una tilde pasard de la ley, hasta que todo se haya cumplido”
(Mateos 5:18). Esta es una verdad de aplicacion eterna.

“Porque donde esté vuestro tesoro, alli estara también vuestro corazén” (Mateos
6:21) Es otra verdad de aplicacion eterna.

Pero por ejemplo instrucciones como “Ponte de acuerdo con tu adversario” (cap.
5:25) o “ayunar” (cap. 6:16-18) o expresiones como “culpable ante el concilio” (cap.
5:22); el “juez” el “alguacil” o el “Altar” (cap. 5:24 y 25); el “procurar el Reino” (cap.

76




6:33), o declaraciones como “nunca os conoci” (cap.7:23), y las obras y las ocupaciones
(cap. 7:21-24); hacen parte todas de un lenguaje diferente del que se emplea en las
Epistolas dirigidas a la Iglesia.

Pero ademas, aquellos que dicen que aquel lenguaje se debe interpretar como si
fuese de la Iglesia de Dios, no le prestan atencion ni obedecen a sus preceptos. En vez
de amar a sus enemigos (cap.5:44) no aman ni tan siquiera a sus hermanos, sobretodo si
estos se encuentran entre los que cometen el imperdonable pecado de sostener una
opinion diferente de las suyas.

En vez de intentar ponerse de acuerdo rapidamente con su adversario (5:25) no
intentan ni tan siquiera despacio ponerse de acuerdo con sus amigos.

En vez de no juzgar a otros (7:1) es exactamente de lo que son mas adictos y que
mejor practican. Si alguien los pone a pleito y les quita sus tinicas (cap.5:40) en vez de
dejarle también la capa, les imponen la ley.

Leen asi (cap.5:42) “Al que te pida, dale; y al que quiera tomar de ti prestado, no
se lo rehuises,” pero, lo tinico que nosotros decimos es, “Inténtenlo; vayan y pregunten, y
vean como cumplen ellos estos preceptos de los cuales mantienen que estan escritos y
DIRIGIDOS PARA ELLOS.” Porque, en cuanto a nosotros, no nos sentimos debajo de
tales obligaciones, tanto nos da por un lado dar o prestar SIEMPRE Y CUANDO nos lo
pidan; o, por otro lado, 4 ESPERAR HASTA QUE NOS LO PIDAN.

Ademaés, ;Cual es el altar donde ellos depositan sus regalos y ofrendas
(cap.5:23-24)? A no ser que cuenten como “Sacrificios”, Flores, Y Huevos, e Imagenes
de Mufiecos, Y sus Mesas de Comunién como Altares.

(Quién les pide para que lleven su carga una milla y ellos la cargan dos?
(Mateos 5:41).

Para acabar avisamos seriamente a nuestros lectores que, si hieren a aquellos que
interpretan éste “Sermdn” para la Iglesia en una de sus mejillas (cap.5:39), no se
esperen para ver si le devuelve también la otra, sino que se pongan lo mas lejos de ellos
que puedan rapidamente.

Oran con mucha elocuencia “venga a nosotros tu Reino” (cap.6:10), pero con la
misma inspiracion, y con la misma inconsistencia permanente ensefian por todas partes,
y oran por “la expansion” y la “edificacion” de ese mismo Reino que segin dicen ya ha
venido y se encuentra aqui!

Ellos no quieren pensar midiendo el perdon que le piden a Dios, conforme el
perdon que ellos extienden a todos aquellos que pecan contra ellos.

En cuanto a preguntar por qué ellos observan tanto la paja en el ojo de sus
hermanos (cap. 7:3), nos gustaria preguntar por qué observan tantas donde no las hay.

Toda esta confusion viene por interpretar lo que esta escrito del REINO, y que
fue dicho para aquellos a quien se proclamd, y colocarlo debajo de una condicién de
cosas completamente diferentes. El Reino, cuyas leyes el Rey dictamin6 alli, fue,
después de eso, despreciado y rechazado. Y habiendo sido crucificado el Rey, el Reino
se ha quedado ahora por tanto en suspenso. Los preceptos que le pertenecen también se
encuentran en suspense. Sus propias palabras “PERO AHORA” en Lucas 22:36 no
solamente son suficientes para garantizarnos la Unica interpretacion posible del
“Sermo6n de la Montafia,” sino que, ademas, son suficientes para obligarnos a hacer asi.

Si no le damos la debida atencion a la instruccion correctiva que se encuentra en
las palabras “PERO AHORA,” y no nos regimos por los principios que la envuelven,
entonces se vuelve todo una gran confusion.

Todo el mundo puede ver claramente la gran inconsistencia que eso produce; vy,
consecuentemente, se lo reprochan a la Iglesia, y contra los Cristianos; y usan esa gran

77




inconsistencia, la cual es tan evidente, como argumento contra la verdadera esencia de
la Cristiandad misma.

Aquellos Cristianos que dicen que estos capitulos han sido dirigidos a ellos son
acusados por el mundo de no sobrellevar sus preceptos y de desobedecerlos. Y Cristo
también es acusado de inconsistencia por dar mandamientos que no pueden ser
sobrellevados.

Pero cuando se divide correctamente la Dispensacion, y LA VERDAD QUE LE

PERTENECE, observamos que “el Sermdn de la Montana” pertenece a una instruccion
de una pasada Dispensacion, en donde el Reino estaba siendo proclamado; y también
sera apropiado para la siguiente Dispensacion, cuando venga y haya llegado el Reino:
pero jamas pertenecio a, ni puede ser interpretado de, ni tan siquiera aplicado dentro de
las circunstancias actuales que son bien diferentes, la presente Dispensacion de la
Gracia.
Todos aquellos que estan conscientes de los peculiares preceptos dirigidos a la Iglesia
de Dios en sus Epistolas, nunca deberian, ni por un momento, cometer el gravisimo
error de colocarse a si mismos debajo de estas leyes del Reino que son
INFINITAMENTE MAS SEVERAS Y ESPIRITUALES QUE LAS LEYES DE SINAI; ni
tampoco deberian inducir en error la palabra dandole a estas leyes mas fuerte argumento
que a la verdad misma del Evangelio de la Gracia de Dios.

(90 LA ORACION DEL SENOR (el padrenuestro) .- Que se encuentra dentro del
“Sermodn de la Montafia,” y se integra claramente dentro del mismo.

Que pertenece en su totalidad al Reino es mas que evidente. Es una oracion por
la venida del aquel Reino, para que Dios haga aqui Su voluntad, como la ha hecho en el
cielo.

Su emblema es la Ley, y no la Gracia

Perdonar no es visto en las bases de la gracia, sino de las obras; tampoco en base
a la misericordia, sino de los méritos.

La futura y cercana Tribulacion se la describe como inminente, si no presente.

El Maligno y la Bestia, se encuentran presentes en poderio. “Ninguno podra
comprar o vender sin tener su marca” (Apocalipsis 13:17).El pan debera ser “dado”
milagrosamente si todos aquellos que utilizan esta oracion quieren guardar su vida.

No se encuentra el nombre de Jesucristo dentro de ella, ni se ofrece en Su
nombre o por sus méritos, como ¢l propio declara que deberia ser (Juan 16:23-24.)

Es una oracion que se ajusta al tiempo, mientras el Reino estaba siendo
proclamado como estando “cerca” o “a mano”. Y cuando la Iglesia sea separada se vera
cuan apropiada es también para cuando el Reino sea nuevamente anunciado como
estando “a mano”; y el “Evangelio del Reino” sea nuevamente predicado en los dias
venideros de “la Gran Tribulacion”.

() LOS SACERDOTES.-Todas las falsas doctrinas relacionadas con el
pretencioso Sacerdocio hoy en dia tienen su origen en esta mala dislocacion de la
verdad, que toma lo que fue verdad para una Pasada o Futura Dispensacion, y
equivocadamente la colocan como siendo verdad en la Presente Dispensacion, lo que es
completamente falso.

No solamente hacen dafio a los asuntos del sacerdocio y a todos sus servicios
con este mal desplazamiento, sino que también, el dafio que causan solo puede ser

78




entendido y reparado ubicando la verdad en la Dispensacion a la que pertenece
verdaderamente.

La dificultad se hace patente, y para pasar por encima de ella, se toma la verdad
proveniente de la siguiente Dispensacion y se coloca dentro de la presente para poder
corregir el error que surge habiendo tomado primero la verdad del Pasado y puesto
dentro de la Presente Dispensacion. Este es el tipo de confusiones que tienen que ser
resueltas siempre que no se toma en cuenta 2* Timoteo 2:15.

Se proclama que en esta presente Dispensacion, “todos somos sacerdotes”, pero
esto esta tan equivocado como decir que algunos, o alguien, sean sacerdotes.

En Ia tierra, Dios no ha reconocido a nadie sacerdote exceptuando aquellos a
quienes El propio ordend y que estan confinados a la nacion de Israel (Exodo 19:6), y a
la tribu de Levi (Exodo 29:9). Para los que estaban debajo de la ley se dijo “Ahora pues,
si diereis oidos a mi voz, y guardareis mi pacto, vosotros seréis mi especial tesoro sobre
todos los pueblos; porque mia es toda la tierra y vosotros me seréis un reino de
sacerdotes, y gente santa” (Exodo 19:5 y 6).

Esta fue una verdadera promesa y profecia de y para Israel en la pasada
Dispensacion. Pero Israel no cumplié el requisito necesario para llegar a ser una nacion
de sacerdotes como le habia sido anunciado en Exodo 19:5. Israel no guardé el pacto. Y
por eso la promesa condicional de “me seréis un reino de sacerdotes”, no llegd a
realizarse. La tribu de Levi fue sustituida por la nacién, y el cumplimiento de la
promesa se mantiene en suspense ahora hasta que Israel se convierta al Sefior. Por eso,
la profecia se repitid en un periodo posterior en la profecia de Isaias del capitulo 61:1, la
cual el Sefior leyo, solamente en parte, en la sinagoga de Nazaret, cuando “cerro el
libro,” y par6 de leer en la parte de la profecia que ya se habia cumplido (Lucas 4: 18-
20). Después de donde Jesucristo pard de leer venia, y todavia esta por venir, el “dia de
la venganza” (que el Sefior omitid, por ser todavia futuro), entonces serd proclamado a
todo Israel como una sola nacion aquello de:-“Y vosotros seréis llamados sacerdotes de
Jehova, ministros de nuestro Dios seréis llamados” (Isaias 61:6 y 66:21).

Juan vio en vision, por anticipado, el todavia futuro cumplimiento de ésta
profecia. En Apocalipsis 1:6 hace el anuncio dando gloria a Dios por los dones
concedidos a Israel “Al que nos hizo (a Juan y a sus hermanos segun la carne) reyes y
sacerdotes para Dios”.

En Apocalipsis 5: 9 y 10 Juan escuchd a los cuatro ZOA (o Criaturas Vivientes),
y a los Veinticuatros Ancianos cantar un nuevo cantico donde se hace referencia a ese
todavia futuro dia; “Y con tu sangre nos has redimido (un Pueblo) para Dios, de todo
linaje, pueblo y nacidn; y has hecho de ellos para nuestro Dios reyes y sacerdotes, y
reinaran sobre la tierra.”

Esta es la lectura correcta y la traduccion de Apocalipsis 5:9, y 10; y con la cual
la version castellana esta de acuerdo.

Pedro, que dirigio sus escritos especialmente a los creyentes que se encontraban
en la Dispersion (DIASPORA) de Israel, pudo utilizar el término refiriéndose a ellos
como casa espiritual (de Israel) y llamarlos “santo sacerdote para ofrecer sacrificios
espirituales.”

Pero en ninglin caso podria haber utilizado este término para los pecadores de
entre los Gentiles ni entonces, ni ahora, ni en el futuro.

(No es extraio que todos los que dividen incorrectamente este sujeto no se den
cuenta de que son obligados a tomar solamente una de las dos clases mencionadas?
iSolamente el de “sacerdotes!” Nunca los vemos mencionar nada sobre “Reyes,” ahora,
en este dia de gracia. Dividiendo incorrectamente la Palabra, o no dividiéndola de forma

79




alguna, introducen “sacerdotes” en la Iglesia de Dios, y aquellos que asi lo hacen se
conducen con una gran inconsistencia y se ven, obligatoriamente, a dejar de lado Los
“Reyes” de un golpe!

Naturalmente, esto sera suficiente para demostrarnos el error de los
Sacerdotales asi como también el error de todos sus oponentes. Ambos estan
equivocados. El primero se equivoca afirmando algo sin fundamentos, y el otro se
equivoca intentando contradecir al primero con argumentos sin fundamento. Tanto la
falsa afirmacién como el falso argumento proceden igualmente de la misma causa.

La verdad nos dice que no existen sacerdotes reconocidos por Dios durante esta
presente Dispensacion, donde Israel se encuentra excluida como nacion.

Fue dicho por el Sefor Jesus mismo, que ahora, “SI EL ESTUVIESE SOBRE
LA TIERRA, ni siquiera seria sacerdote” (Hebreos 8:4).

Y la razén que nos muestra es porque, en la tierra, el sacerdocio pertenece a la
tribu de Levi solamente; y “nuestro Sefior proviene de la de Juda; de la cual tribu jamas
dijo nada Moisés concerniente al sacerdocio” (Hebreos 7:12-14).

Cristo es un Sacerdote, pero su sacerdocio pertenece a los Celestiales, y no a la
tierra; y es “segun el orden de Melquisedec”, y no “segun el orden de Aar6on.”

Ver la verdad sobre el sacerdocio, tomando en cuenta su Dispensacion, coloca
un punto final en todas las confusiones que provocan las afirmaciones de los
Sacerdotales, asi como también a todas las débiles réplicas de los Protestantes, que
solamente sirven para fortalecer aquellas afirmaciones, en vez de sofocarlas.

Ver esta verdad en su Dispensacion hace imposible que se establezca un
sacerdocio en la Iglesia de Dios. Porque CRISTO NO FUE NUNCA SACERDOTE AQUI
EN LA TIERRA;, y no seria sacerdote si estuviera SOBRE LA TIERRA hoy en dia.

Una vez que se divide correctamente la verdad sobre el sacerdocio, desaparecen
todas las Prelacias y Prelados, que ha creado el “Cristeranismo,” que se ha convertido
en una Babilonia; “la habitacién de demonios y guarida de todo espiritu inmundo, y
albergue de toda ave inmunda y aborrecible” (Apocalipsis 18:2).

Es verdad que Pedro pudo escribir a los creyentes israelitas que se encontraban
en “La Dispersién” (1* Pedro 1:1; comparar Juan 7:35) y APLICAR entonces Exodo
19:6, de la misma manera que el Sefior aplicé Isaias 61:1 en la Sinagoga de Nazaret, y
mostrd como aquellos creyentes Israelitas a quienes escribidé el pasado cumplido y
terminado, y les anticip6 el futuro de una manera “espiritual” (1* Pedro: 2: 4-10). Todo
esto puede ser aplicado a ellos, a Israel, pero jamés puede aplicarse a nosotros, porque,
aqui y ahora, hay algo que no les puede ser aplicado. Ellos eran sacerdote solamente en
sentido “espiritual”; Pero no eran “Reyes” bajo ningln sentido. Asi que la referencia a
la pasada Dispensacion tiene que ser correctamente dividida tanto cuanto pueda ser
aplicada alanueva (y transitoria) condicion de dispensas.

Aqui tenemos por tanto, otro ejemplo de cdmo, y hasta qué punto, podemos
APLICAR una escritura sobre aquello que no puede ser INTERPRETADO.

(i) SOBRE EL BAUTISMO.- Aqui tenemos la misma confusion en la Verdad y
en la Ensefianza, y todo tipo de controversias con su doctrina y practica.

Es muy evidente, en los Evangelios, que es un asunto que dice respecto al Reino.
La primera vez que aparece y se menciona se hace en conexion con el Reino (Mateos
3:1-6).

Fue proclamado por Juan, quien era conocido como “el Bautista”; y Juan no era
un ministro del Evangelio de la Gracia de Dios, sino un profeta que estaba debajo del

80




pacto antiguo y fue separado para “preparar el camino del Sefior,” que venia “a
confirmarles las promesas hechas a los padres” (Romanos 15:8).

El ministerio de este hombre fue inico; y su mensaje decia “Arrepentios porque
el Reino de Dios se os ha acercado”: y bautizaba a todos los que creyeron en su
predicacion y confesaron sus pecados. La razon por la cual bautizaba era por que el
Cristo debia brevemente “manifestarse a Israel” (Juan 1:31).

Sobretodo testifico de Aquel que venia tras €1, y que también bautizaria; no ya
con agua material, como lo hacia Juan, sino con prneuma hagion o aguas espirituales, esto
es, con “poder desde lo alto.”

Esto confirmo el Senor mismo en Hechos 1:4, 5.

Pero, como ya hemos repetido diversas veces y demostrado, el reino fue
despreciado y el Rey crucificado.

Juan, como dijimos, bautiz6 a individuos que “creyeron en Aquel que venia tras
¢1” (ver Hechos 19:4).

Pero en Mateos 28:19, 20, el Senor habla de un futuro bautismo, no de
individuos, sino de todas las “naciones,” no en el nombre de Aquel que estaba para
venir, pues ya habia venido, y estaria con ellos; sino “en el nombre del Padre, y del
Hijo, y del Espiritu Santo.”

iEs extrano! Este mandamiento nunca fue obedecido en ninguna de las
ocasiones relatadas en el Nuevo Testamento, cuando el bautismo fue “administrado.” Ni
una sola vez a alguno de los Apdstoles, ni a ninguno de los primeros predicadores del
Evangelio haciendo alguna excepcion en cuanto al uso de esta formula peculiar. Esta
practica era invariable.

En Hechos 2:38 Pedro manda a aquellos creyentes que se encontraban en la
Dispersion: Arrepentios, y bauticese cada uno de vosotros en el nombre de Jesucristo.”

En Hechos 8:16 Pedro y Juan “bautizaron en el nombre del Serior Jesuis.”

En Hechos 10:48 Pedro “mando6 bautizarles en el nombre del Serior Jesus.’

En Hechos 19:5 (tanto si se refiere a los que oyeron a Juan o a los que oyeron a
Pablo, o si se refiere al acto de Juan o de Pablo) lo que es cierto es que fueron
bautizados en el nombre del Serior Jesiis.”

En Romanos 6:3 Pablo habla de los muchos que fueron bautizados en Jesucristo.’

Y en 1? Corintios 1:13, 15, “bautizados en el nombre de Pablo” esta claramente
en contraste con en el nombre de Cristo.

No hay excepcion alguna a esta practica.

Y también es cierto que Mateos 28:19,20 manda definitivamente HACER
DISCIPULOS a todas “LLAS NACIONES” bautizandoles en los tres nombres: Padre,
Hijo, y Espiritu Santo.

El mandamiento completo es el siguiente:

1

1

“Por tanto, id, y haced discipulos a todas las naciones, bautizandolos en el
nombre del Padre, y del Hijo, y del Espiritu Santo, ensefidndoles que guarden todas las
cosas que os he mandado: y he aqui que yo estoy con vosotros todos los dias, hasta el
fin del mundo.”

Este mandamiento habla de “naciones” (o Gentiles), y eso excluye a los Judios,
pues acerca de ellos se declard especificamente que “no serian reconocidos entre las
naciones” (Numeros 23:9). Mientras que, el Evangelio de la Gracia de Dios se predica
hoy en dia tanto a Judios como a Gentiles de igual manera.

Este mandato habla de “todas las naciones” y dice “haced discipulos a todas las
naciones” o “disciplinad a todas las naciones” como tales; mientras que esta presente

81




Dispensacion es ecléctica, y compuesta por individuos de los Judios y de los Gentiles
que estan siendo escogidos de entre fodas las naciones.

Los términos “haced discipulos” del versiculo 19 y “ensefidndoles que guarden
estas cosas” en el 20 no son términos peculiares de esta presente Dispensacion. La obra
del Ministerio actual es, de acuerdo a las Epistolas de la Iglesia, no a “disciplinar
naciones” o Gentiles, sino proclamar y predicar el Evangelio de la Gracia de Dios a
individuos, pecadores perdidos, y no solamente a los que estén entre los Judios, sino
también ENTRE las naciones. Es “que prediques la Palabra”; y debemos hacerlo con
empefo porque los dias se van tornando mas oscuros y los hombres “no sufriran la sana
doctrina” (2% Timoteo 4:1-4).

El mandamiento en Mateos 18 se aplica claramente dentro de una condicion
muy diferente de cosas que aquellas que son comunes a nuestra experiencia.

El tnico suelo donde asienta este mandamiento es aquel “Todo el poder me ha
sido dado en los cielos y en la tierra”. Porque, mientras que, en el consejo Divino, se
pudo decir, “Todo lo sujetaste debajo de sus pies,” todavia, inmediatamente luego
afiade, (Hebreo 2:8), “PERO TODAVIA NO VEMOS que todas las cosas le sean
sujetas”. Las referencias hechas en el margen de Mateos 28:18 (en la Biblia inglesa)
confirma esto mismo. Hasta que no se abran los escenarios de la Dispensacion venidera
de Juicio no serd “todo el poder” en la tierra formalmente hecho y recibido, y se
entonard el céntico celestial “El Cordero que fue inmolado es digno de tomar el poder,”
etc.(Apocalipsis 5:12, etc.)

Pero esta es la unica razon dada para la obediencia a este mandamiento: “POR
TANTO id.”

Ademas, se nos senalan ciertos y definitivos dias; y esto, al final de la era, o de
aquella Dispensacion del reino, cuando la proclamacion del “evangelio del reino”
vuelva a hacerse y se acompafie de su ordenanza de bautismo.

Ese bautismo ya no serd hecho en el nombre de Aquel que estaba para venir
(como en los Evangelios); ni tampoco en el nombre de Aquel que vino y fue
despreciado (como en el libro de los Hechos de los Apostoles); sino en los tres nombres
“del Padre, del Hijo, y del Espiritu Santo.” Esta sera de hecho una obra en la cual se
precisard “todo el poder” para poder asegurar la sumision de Judios y de Mahometanos,
como naciones, para recibir este bautizo como sefial y sello de que han reconocido y se
han sometido a si mismos a Cristo, el Mesias, como su Rey y Sefior.

Esta obra nacional es a la que se refiere Mateos 24:13, 14, “Mas el que persevere
hasta el FIN, este serd salvo. Y sera predicado este evangelio del reino en todo el
mundo, para testimonio a todas las naciones y entonces vendra el FIN”; el fin de los
dias a los cuales se refiere Mateos 28:20.

Este es el “fin” aqui referido en Mateos 28:19, 20.

La totalidad de esta Dispensacion es omitida, igual que sucedid en Isaias 61:2, y
en muchos otros pasajes, como ya hemos visto anteriormente (ver paginas 61 a 63).

Este Mandamiento dicho sobre el futuro, en una Dispensacion pasada, no tiene
para nada en cuenta este presente intervalo y contempla obedecerlo y llevarlo a cabo no
en esta Presente, sino en la Futura Dispensacion.

Nos encontramos con el mismo fendmeno en Mateos 10. Alli el Sefior envia a
sus doce Apostoles para que hiciesen su inmediata proclamacion del Reino a Israel
solamente, distinguiéndolos de los Gentiles (Mateos 10:1-15) El Sefior entonces
sobrepaso, pasod por alto esta presente Dispensacion, y contempla la todavia futura
proclamacion en donde sus heraldos seran enviados como “ovejas en medio de lobos.”
Este Evangelio del Reino sera proclamado “para testimonio” a las naciones (o Gentiles,)
asi como también a Israel; y tenemos la misma promesa hecha a los predicadores tanto

82




en Mateos 10:22 como en 24:13. Las palabras son exactamente las mismas en ambos
pasajes (en el Griego): “Mas el que persevere hasta el FIN este sera salvo.” El mandato
continua en el versiculo siguiente (10:23): “Cuando os persigan en esta ciudad, huid a la
otra; porque de cierto os digo, que no acabaréis de recorrer todas las ciudades de Israel,
antes que venga el Hijo del Hombre.”

Si esta venida fuese la misma que la destruccion del templo de Jerusalén (como
generalmente se supone) entonces esta perfectamente claro que los Doce no podian
haber ido proclamando que el Reino “estaba cerca”, “a la mano” porque hacia cerca de
cuarenta anos que el rey ya habia sido rechazado, y el Rey crucificado!

Ademas, en el ministerio de los Discipulos como estd registrado en los
Evangelios, no tenemos ni la mas minima referencia de que hubiesen sido enviados en
medio de “lobos,” ni tampoco vemos que fuesen “perseguidos” ni que tuviesen que
“huir” de una ciudad a otra. Todo lo contrario, ese ministerio parece haber sido lo mas
pacifico y apacible posible, y lo que reportaron al Maestro en su vuelta no contiene nada
de ese tipo de angustias y durezas. Todo lo contrario: volvieron llenos de gozo por el
éxito alcanzado.(Lucas 10:17-19)

De hecho, esta mision debid haber sido muy breve, pues sabemos por el registro
del Evangelio que ellos estuvieron con el Sefior en la mayor parte de Su ministerio.

Y lo que se dice acerca de la promesa que hizo de estar “con” ellos “todos los
dias” en aquella proclamacion y bautismo, se cumple, si ¢él estaba para irse
inmediatamente, enviando el espiritu santo para que estuviese con ellos durante su
ausencia. Cuando la promesa es tan ahincadamente personal y definitiva nos parece
demasiado forzado interpretar aquella presencia como si fuese espiritual o delegada al
Espiritu Santo. El pronombre (Ego,) Yo, es demasiado enfatico y evidente: “Y he aqui
YO estoy con vosotros hasta el fin de los dias, hasta la plenitud de las edades (Sunteleia,
o Dispensacion).” (R.V. hasta la consumacion de las edades.)

Parece evidente, por tanto, que la proclamacion referida en Mateos 28:19, 20,
aun se encuentra en el futuro; y que se conecta muy de cerca con el entonces inminente
aparecimiento en persona y prometida presencia del Hijo del Hombre.

Con todo esto se hace bastante manifiesto que, tomar un mandamiento que
pertenece a una Pasada y Futura Dispensacion e interpretarlo como si fuese efectivo
durante la totalidad de esta Presente Dispensacion solo nos puede llevar a dificultades y
contradicciones.

De hecho, poner el bautismo de Juan, que pertenece al reino, dentro de este
presente periodo de la Iglesia ha llevado a la confusion y a la ruptura. Estd probado que
ha sido una bomba que ha partido a la Iglesia en pedazos.

Ha guiado a controversias y divisiones, a odios y contenciones, las cuales se
suceden hoy en dia con renovado vigor, y con la misma amargura que antafio. Ha
llevado al derribo de la Iglesia en vez de a su edificacion. Es la ceremonia que ha
dividido a la Iglesia en vez de unirla.

(No sera de extranar el hecho de que, si el mandamiento en Mateos 28:19, 20
perteneciese a esta Dispensacion, los propios Apostoles, a quien fueron dados este
mandamiento, no llegasen ni una sola vez a ejecutarlo; y ni una sola vez lo
obedeciesen?

El Sefior permanecié con ellos durante cuarenta dias “hablandoles acerca del
Reino de Dios” (Hechos 1:3). Alguno podia haber pensado (juzgando segin se
interpreta el dia presente) que ¢l hubiese hablado solamente sobre los asuntos que
pertenecen a la Iglesia, que de acuerdo con la interpretacion que ofrecen la mayor parte
de los cristianos fue erguida, dentro de los diez dias posteriores, Pero en absoluto! Ni
una sola palabra refiri6 sobre la Iglesia. Todo lo que dijo fue acerca del Reino. La

&3




Iglesia todavia permanecia guardada en “Secreto.” Se encontraba “escondida en Dios”
(Efesios 3:9).No habia sido atn “dada a conocer a los hijos de los hombres” (Efesios
3:5). Estaba todavia “guardada en secreto desde la fundacion del mundo” (Romanos
16:25).

La unica pregunta que los Apostoles le formularon fue acerca del Reino, no
acerca de la Iglesia. Ellos no le preguntaron Si seria o no restaurado el Reino a Israel.
Ellos le preguntaron solamente por el “tiempo’ en que seria restaurado; si seria ahora, “en
este tiempo,” o en algun otro tiempo futuro. Nunca dudaron del hecho consumado de su
restauracion.

(No es verdaderamente extrafio que Pedro, quien escuchd estas palabras, pocos dias
después, se pusiese en pie y dijera, “arrepentios, y bauticese cada uno de vosotros EN EL
NOMBRE DE JESUCRISTO” (Hechos 2:38)?

Se nos hace imposible suponer que Pedro, y todos aquellos que bautizaron
posteriormente, se hubiesen olvidado y desobedeciesen el mandamiento del Sefior pocos
dias después de haber sido dado.

Una vez que fueron instruidos por el Sefior Mismo en este asunto tan
importante, tendriamos que ver su puesta en practica inmediata en los Hechos de los
Apobstoles.

Si dividimos correctamente esta porcion de la Palabra de verdad, nos daremos
cuenta que todo esta cierto. No hay confusion. No se le ha hecho ninguna injuria a la
Palabra de Dios. El mandamiento de Cristo permanece intocable. Se mantiene firme a
través de todos estos siglos, con todo su poder y verdad, esperando por el momento en
que tenga que ser obedecido (como todavia no ha sido obedecido), y la promesa
cumplida a la letra.

La accion de los discipulos se encuentra intacta, Su obediencia no se discute. No
hemos sido llamados a acusarlos, o a excusarlos; ni a condenarlos, ni a defenderlos.
Ellos siguieron la proclamacion que hizo Juan Bautista del Reino, y continuaron a usar
el mismo bautismo con que habian bautizado

Mientras se encontraba en abierto la oferta Divina del reino hecha través de
Pedro en hechos 3:19-21 (R.V.) se llevo a cabo el bautismo con agua material, lado a
lado, con el bautismo de aguas espirituales (pneuma hagion), que se administraba por la
imposicion de las manos (compare Hechos 19:6) el primero fue menguando, y el segundo
creciendo, basado en el principio de Juan 3:30

Este cambio que estaba realizandose fue pronosticado cuatro veces (Mateos
3:11. Marcos 1:8. Lucas 3:16 y Hechos 1:5), y vemos cémo va tomando lugar
gradualmente; pero el cambio completo no se da hasta que la oferta del reino que se
hace en Hechos 3:19, 20 fuese final y formalmente cerrada y desaparece en Hechos
28:25, 26. Hasta entonces se continud con el bautismo con agua, aunque siempre fue
menguando. Y solo se menciona en las epistolas Paulinas que fueron escritas durante ese
periodo (1* Corintios y Romanos 6) pero nunca mas posteriormente. En las Epistolas
escritas después de ese solemne periodo no se encuentra ninguna referencia que no sea
al “un solo bautismo” con pneuma hagion. En Efesios, Filipenses, Colosenses, y las
Epistolas Pastorales no hay mencion de ninguna ceremonia; sino para enfatizar el hecho
de que ya no existen, todo se puso de parte en aquella plenitud que ahora tenemos “en
Cristo”.

Las ordenanzas que tenian que ver con la carne no tienen lugar en el Secreto o
misterio que le fue revelado a Pablo. Ahora todo es espiritual.

Cuando el Misterio le fue revelado a Pablo, y a través suya “se dio a conocer a
los hijos de los hombres” la “doctrina de bautismo” Hebrea se dejo de parte al igual que

84




muchas otras cosas, y la nueva doctrina de “un solo bautismo” con pneuma hagion o
medio espiritual (en vez de material) se introdujo.

Cuando se aclara la precision de la Palabra de verdad de toda confusion, las
“tradiciones de los hombres” son volcadas de raiz.

Las iglesias hoy en dia profesan tomar los Hechos de los Apdstoles como guia
doctrinal y practica (en vez de las Epistolas que estan especificamente dirigidas a las
iglesias) e ignoran su enseflanza correcta aunque todos concuerdan y dicen que son
fundamentales, pero al mismo tiempo difieren enormemente en su administracion.

Asi que luchan con un mandamiento de Cristo, el cual fue dado con referencia a
una totalmente diferente y futura Dispensacion y perduran en obedecerlo ahora en esta
presente Dispensacion donde no tiene cabida.

Por eso se colocan a ellos mismos en una posicion insostenible; y levantan
barreras que traen la division de la Iglesia visible y la ponen en campos hostiles.

Por no dividir la Palabra de verdad correctamente, recogen el error en vez de la
verdad; y creyendo que obedecen a la Palabra de Dios, lo unico que realmente siguen
son las tradiciones de los hombres.

(Cual es el verdadero estado de este asunto historicamente?

Por el libro de Hechos de los Apdstoles sabemos que ellos bautizaban en un solo
nombre.

Sabemos también que se practico hasta un determinado tiempo.

No se oy6 hablar en el bautizo con los tres nombres hasta Justino Martir (114-
165 D.C.), y en el Sinodo de Londres, reunido por Agustin en 605, cualquier otra
formula de palabras se sentencid que era invalida. Esto fue posteriormente confirmado
por el Papa Zacarias (741-752).

Por otra parte, tenemos evidencia del bautismo con un nombre en los dias de
Cipriano, quien condeno a todos aquellos que consideraban suficiente decir “en el
nombre de Jesucristo.” Pero luego se decidid que era valido por el concilio de Frejus,
792 D. C. y también por el Papa Nicolas I (858-867).

Como podemos ver habia una confusion evidente en cuanto a la practica asi
como en la doctrina en tiempos posteriores al libro de Hechos.

Varias explicaciones son dadas para justificar todas estas variaciones, pero se
basan todas en razonamientos y probabilidades.

No podemos creer que tales diferencias entre el mandamiento de Mateos 28 y lo
practicado por los Apostoles en los Hechos se base en que no haya diferencia alguna
entre el uso de uno o de tres nombres. Porque en ese caso debemos preguntarnos ¢para
qué son entonces las palabras? Pues serian inttiles con el proposito de revelacion, si en
un caso tan simple, y al mismo tiempo tan crucial como este, no significasen lo que
dicen.

Podiamos entenderlo mejor si el mandamiento hubiese sido dado en un nombre,
y la practica llevada en los fres nombres, pues entonces el mas grande abarcaba al mas
pequefio. Pero ;Como puede el més pequeiio abarcar al méas grande? ;Coémo puede uno
abarcar tres? Y |A que respecto difiere tanto del bautismo de Juan? Juan bautizaba con
un solo nombre. (Incluia este a los tres? Si no, ;Porqué no? Y ;Por qué se incluirian los
tres nombres en el bautizo de Pedro, si Juan no lo hizo?

Esto no tiene explicacion posible de ninguna forma. El conflicto se mantiene
actual entre la tradicion y la revelacion.

Tenemos que escoger siempre entre estas dos opciones. Podemos desobedecer 2°
Timoteo 2:15 y seguir las tradiciones de los hombres con sus confusiones consecuentes;
0, podemos dividir correctamente la Palabra de verdad, y encontrar luz y paz mental.

85




No existe bautismo de bebés, o aspersiones, purgas, o inmersiones, donde todo
es espiritual y Divino.

Debemos incluir los ultimos versiculos del Evangelio de Marcos considerando el
efecto de dividir correctamente la Palabra de verdad, pues toca en la cuestion del
bautismo

Aqui, una vez mas, nos encontramos en graves dificultades, si estos versiculos
que se refieren al Reino y a su proclamacion en una todavia futura Dispensacion, son
tomados y leidos como si fuesen de la Presente.

Algunos que asi lo hacen, légicamente insisten en el punto de que deberiamos
ver aquellas maravillosas sefales y dones en la Iglesia de hoy; pero como no las
observamos, concluyen que debe de haber algo de errado en la vida de los creyentes
Cristianos; y por eso es urgente, dicen ellos, un incremento de santidad adquirido de una
forma o de otra.

Otros, no viendo estas maravillosas sefiales y dones, concluyen que el pasaje se
refiere solamente al pasado, y que no se hacen ahora.

Mientras que otros, dandose cuenta de las dificultades que se dan, tratan todo el
pasaje como si fuese profano, y dicen que se trata de una corrupcion del texto que debe
ser suprimida.

Estas son las dificultades que resultan cuando se lee el mandamiento que refiere
a la Pasada y a la Futura Dispensacion como si fuese de la Presente; Mientras que todas
esas confusiones desaparecen cuando lo dividimos correctamente.

(k) LA PROFECIA DE AMOS.- Hechos 15:14-18, en donde la profecia de Amos
9:11 y 12, es referida, fue escrito en una pasada Dispensacion, y solo se cumplird y
tendra lugar en la Futura. Por lo cual, no debe ser leida como si fuese de la Presente
Dispensacion.

Cuando Jacobo (Santiago) la cit6 en el concilio de Jerusalén, todavia no se habia
dado a conocer el Misterio para obediencia a la fe, pues (como ya hemos visto) ese no
era el sujeto de la profecia del Antiguo Testamento.

La profecia de Amos se refiere a lo que tendra lugar “en aquel dia” (cap.9:11).
El “dia” del que se habla es el dia (dice Jehova) en que “Yo traeré del cautiverio a mi
pueblo Israel, y edificaran ellos las ciudades asoladas, y las habitaran” (vers.14).
Entonces:

“En aquel dia yo levantar¢ el tabernaculo caido de David

Y cerraré sus portillos

Y levantaré sus ruinas,

Y lo edificaré como en el tiempo pasado;

Para que aquellos sobre los cuales es invocado mi nombre posean el resto de

Edom.

Y a todas las naciones

Dice Jehova que hace esto.”

Esta profecia ni se refiere a la Iglesia de Dios ni al templo de Jerusalén; sino al
“Tabernaculo de David,” Que se encontraba en el Monte Sion antes de que fuese
levantado el Templo en el Monte Moriat (2* Samuel 6:17).

Se refiere también a las naciones Gentiles, que sean llamadas “en aquel dia” por
el Nombre del SENOR.

86




Cuando Pedro declar6 en el Concilio como Dios lo habia escogido, para que de
su boca los Gentiles escuchasen la palabra del Evangelio (a ¢l le fue comisionado) y
creyesen; y después de que Pablo y Bernabé les tomaron la palabra declarando las
sefiales y maravillas que Dios habia realizado entre los Gentiles a través de ellos:
entonces profirio Jacobo que las palabras de la profecia concordaban con esto, que los dos
habian dicho, pues Dios habia declarado por Amods que volveria a edificar el
Tabernaculo de David, y traeria a los Gentiles a las bendiciones junto con Israel.

Dios acababa de mostrar eso mismo utilizando a Pedro para proclamar las
buenas nuevas del Reino, primeramente a Israel (Hechos 6 y 7.) y posteriormente a los
Gentiles (Hechos 8.-12).

El momento habia llegado, por tanto, para la llamada al Arrepentimiento, que
era la unica condicién de esta bendicion nacional de Judios asi como de Gentiles por
igual.

Pero sabemos que la proclamacion fue menospreciada, y la llamada que hizo
Pedro no fue obedecida. Y después fue seguido, en un corto espacio de tiempo posterior
(Hechos 38:25-28) por la solemne y formal declaracion de Isaias 6:9, y el cumplimiento
del aviso de la ceguera judicial que ha, desde ese dia, cubierto el corazén de Israel (2°
Corintios 3:15. Romanos 11:25).

La bendicion de los Gentiles en asociacion con Israel se encuentra suspensa en
este momento: y Hechos 15 no se refiere al Misterio, o a la Iglesia de Dios, sino a las
naciones Gentiles como tales

El Misterio no habia todavia sido dado a conocer, pero “estas cosas” ya “fueron
dadas a conocer desde el principio.”

Vamos a ver la traduccion correcta que poseia el texto Primitivo Griego de
Hechos 15:17 y 18, de acuerdo a R.V; Rotherham, J.N.Darby, y otros traductores:-

“Para que el resto de los hombres puedan seguir al Sefior,
Y todos los Gentiles, sobre los que es invocado mi nombre,
Dice el Sefior, que da a conocer estas cosas desde el principio del mundo.”

Por aqui se ve claramente que esta Escritura, escrita en el Pasado, y refiriéndose
al Futuro, no debe ser leida como si fuese de la Presente Dispensacion del Misterio,
pues estaba “escondida en Dios desde el principio del mundo.”

() “EL HIJO DEL HOMBRE - El titulo del Sefor Jesucristo que le trata como
“Hijo del Hombre” es un titulo suyo en la Pasada Dispensacion y que le pertenecera
también en la Futura como “el Segundo Hombre,” “el tltimo Adan” que tiene dominio en
la tierra; y no a la Presente Dispensacion.

Su primera ocurrencia se encuentra en Salmos 8; y se da por primera vez en el
Nuevo Testamento en Mateos 8:20, y su ultima en Apocalipsis 14:14-16. En todas ellas
se muestra su conexion con la tierra.

De las ochenta y cuatro veces que se utiliza este titulo en el Nuevo Testamento,
ochenta de ellas se encuentran en los cuatro Evangelios y ni una sola vez en las Epistolas
a la Iglesia. Hay una unica mencion en el libro de Hechos (7:56), y otra citacion posterior
en Hebreos 2:6, y no la volvemos a encontrar hasta que llegamos al Apocalipsis que lo
refiere en dos ocasiones: Apocalipsis 1:13 y 14:14, y estas estan en conexidén con su
venida, en la cual tomaré su gran poder y ejercitara su dominio en la tierra.

87




Esto es suficiente en si mismo para mostrarnos el significado y lo que ensefia
este titulo; y para, teniendo en cuenta el tema que estamos tratando, que no
interpretemos el pasado y el futuro Dispensario dentro del presente.

Nosotros no tenemos nada que ver con el Sefor Jesus en su titulo de “Hijo del
Hombre,” de la misma forma que la mujer Cananea, por tanto Gentil, tampoco tenia que
ver nada con €l bajo el titulo de “Hijo de David.” Cuando ella hizo su ruego y se basé
en esa relacion, respondi6 Jesus replicandole “No soy enviado sino a las ovejas perdidas
de Israel” (Mateos 15:21-24).

La Iglesia de Dios ha sido unida y puesta junto con el Cristo levantado y
exaltado bajo el titulo de “EL HIJO DE DIOS,” y bajo ningin sentido estamos
asociados con ¢l en su titulo “Hijo del Hombre.”

Esto coloca de una vez por todas a la Iglesia fuera de los Evangelios, y fuera de
la Tribulaciéon de Mateos 24 (de la cual hablaremos mas tarde), y fuera de todos los
pasajes en los cuales encontremos el titulo del “Hijo del Hombre.”

Si estamos familiarizados con las palabras que se emplean en las Epistolas a la
Iglesia, y las retenemos firmemente en nuestras mentes, debiamos dejar de lado de
forma instintiva cualquier ensefianza que nos quiera unir a Cristo en relacion a su titulo
de “Hijo del Hombre,” o dentro de escenas de Tribulacion y Juicio con los cuales ese
titulo esta, y estara, tan apropiado.

3 EL PRESENTE NO DEBE SER LEIDO DENTRO DEL PASADO

Asi como no se debe leer el Pasado como siendo el Presente, de igual modo no
se debe entender el Presente como siendo del Pasado.
Algunos ejemplos seran suficientes.

(@) EL MISTERIO, O SECRETO, CONCERNIENTE A LA “IGLESIA DE DIOS”.-Se
dio por primera vez “a conocer a los hijos de los hombres” directamente, por especial
revelacion de Dios al Apdstol Pablo, y a través de los “Apostoles y Profetas”
especialmente escogidos para este proposito.

Antes de eso, estaba “mantenido oculto desde tiempos eternos” (Romanos 16:
25).

“En otras edades no se dio a conocer a los hijos de los hombres™ (Efesios 3: 5).
“Desde el principio del mundo se encontraba guardado en Dios” (vers.-9).

Y fue “oculto desde los siglos y edades” (Colosenses 1:26).

Estas declaraciones son tan contundentes que no admiten cualquier tipo de
discusion.

Se ha llegado a sugerir que este secreto se refiere a la bendicion de los Gentiles,
asi como, a Israel; pero la clarisima respuesta a este comentario es, que tal bendicion a
los Gentiles nunca lleg6 a ser un SECRETO, sino que se dio a conocer al mismo tiempo
que fueron dadas a conocer las bendiciones para Israel.

En Génesis 12:3 se encuentra incluida, y hacen parte integrante de, la primera
promesa que se le hizo a Abrahan: “En ti seran benditas todas las naciones de la tierra.”

Esto se repite varias veces y en diversos tiempo. En Génesis 18: 18, Jehova dice
de Abrahan, “Habiendo de ser benditas en ¢l todas las naciones de la tierra.” (Vea

88




también Génesis 22:18; 26:4, etc. Deuteronomio 32:43. Salmos 18:49; 67:2; Isaias
11:10, 49:6. Lucas 2:32. Romanos 15:8 etc.)

Estas fueron las bendiciones para todos los Gentiles como tales, en contraste, y
al mismo tiempo en conjuncioén con Israel. Pero este es un asunto muy diferente de
aquel otro que habia sido “guardado en secreto.” El secreto, o misterio, no era
concerniente ni a Judios ni a Gentiles como tales, sino concerniente a un cuerpo
formado por individuos provenientes de ambos, y hechos “coherederos” y miembros de
“un mismo cuerpo” (Efesios 3:6,) el cuerpo espiritual de Cristo, que es el tema principal
de la Epistola a los Efesios, y en donde ya no hay ni Judios ni Gentiles (Romanos 10:12.
1* Corintios 12:13. Gélatas 3: 28. Colosenses 3:11).

Se hace casi innecesario acrecentar cualquier cosa mas, pues si estas clarisimas
Escrituras no sirven para convencernos, nada de lo que nosotros podamos afiadir a su
respecto lo hara mas efectivamente. Lenguaje, con el proposito de revelacion, se hace
inutil si cuando dice “escondido” ya se hubiese dado a conocer; o lo que se denomina
un “secreto” no se haya siempre guardado en silencio.

Si, por otro lado, aceptamos el testamento de que el Misterio se habia guardado
en secreto hasta que se le dio por revelacion a Pablo, entonces en vano buscaremos
referencias del mismo en el Antiguo Testamento, o en los cuatro Evangelios, o en
cualquier otra parte anterior a su revelacion a través del Apdstol Pablo.

Si se cree que se puede encontrar, entonces, con la consecuente confusion,
vamos a crearnos muchas contradicciones en las Escrituras que pertenecen al pasado,
pues arbitrariamente y de propia voluntad, dislocaremos las Escrituras de la verdad y
leeremos como del Antiguo Testamento lo que Dios, muy cuidadosamente, nos ha dicho
que ha mantenido alli ocultado.

La Iglesia de Dios recibe su instruccion, especialmente, de las Epistolas que le
son dirigidas.

En estas Epistolas el Espiritu Santo cumple la promesa hecha por nuestro Sefior
en Juanl6:12-15. Alli, dice Cristo, “Tomard de lo mio y os lo hara saber.” Dos veces
repite estas palabras (verss. 14 y 15.) Estas cosas, que se refieren a Cristo, incluyen todo
lo que Dios ha hecho en Cristo en nosotros que somos salvos y todo lo que ha hecho en
nosotros en Cristo. Acerca de esta verdad dijo el Senor, “Aln tengo muchas cosas que
deciros, pero ahora no las podéis sobrellevar. Pero cuando venga el Espiritu de verdad,
el os guiard a toda la verdad” (Juan 16: 12 y 13).

Si, entonces, tomamos la verdad que posteriormente fue revelada, y que no
podia en otro tiempo ser sobrellevada o entendida, y la colocamos en los Evangelios, de
donde fue excluida intencional y consabidamente por Dios, desechamos Su proposito;
ponemos de parte Su Sabiduria; estaremos haciendo aquello que El declara que no se
debe hacer.

Sus oyentes no podian haber entendido Sus palabras si se las hubiese dado a
conocer entonces, pues los grandes hechos fundamentales de su muerte y resurreccion
en los cuales se basaba todavia no habian sido consumados. Pero hay personas que
juzgan que pueden entender los cuatro Evangelios si leen esta subsecuente verdad
revelada dentro de ellos ahora.

Es exactamente esto que nos lleva a toda confusion en nuestra lectura de los
Evangelios, y nos lleva a que utilicemos una verdad para destruir otra verdad, y nos
impide que entendamos ambas

Esto es lo que hace conque se exalte mucho lo que ellos irreverentemente
denominan “la ensefianza de Jestis” en los Evangelios, y la colocan en oposicion con la
ensefianza de Pablo.

&9




Sin embargo, los dos hablaron siendo inspirados por el Espiritu Santo: Los dos
hablaron conforme se les daba que hablasen.
El Sefior Jesucristo dijo de si mismo:-

“Porque el que Dios envid, las palabras de Dios habla” (Juan 3:34).
“Mi doctrina no es mia, sino de Aquel que me envio” (Juan 7:16)
“Porque las palabras que me diste les he dado” (Juan 17:8).

Pero el Apdstol Pablo también habl6 las palabras que le fueron dadas y también
dijo que eran “las palabras... que el Espiritu Santo ensefia” (1* Corintios 2:13).

Pablo recibi6 una comision para hablar y escribir la verdad que, en Juan 16:12,
se encontraba todavia oculta de proposito. Por eso, si retiramos lo que Pablo escribi6, y
lo colocamos donde el Sefior lo ocultd, ;Cual podra ser el resultado sino una enorme
confusién, y un burlarse del propdsito expreso y disefiado por el Espiritu Santo, donde
El la guardé y donde El la revel?

Eso es por lo que, si se coloca a la Iglesia en la Gran Tribulacion de Mateos 24;
se destruye aquella “esperanza bendita”, que deberia ser nuestro consuelo y conforte en
este momento presente.

A esto se debe que Juan 6 sea interpretado de la Cena del Senor, que fue el
sujeto de una revelacion subsecuente, y no podria por tanto tener ninguna ensefianza
posible a su respecto

Esto es por lo que la Iglesia de las Epistolas Paulinas ha sido entendida como
estando dentro de las profecias del Antiguo Testamento ocupando el lugar de la Novia.
(ver Salmos 45. Isaias 54:5-8; 62:4. Jeremias 3:14. Oseas 2:16-19 etc.)

Por eso se habla de la Iglesia como de “ella” mientras que en las Epistolas sus
miembros son edificados para llegar a ser “un HOMBRE perfecto”; y hacen parte
integrante de ¢€l, quien es el Novio; y en €l son hechos “un nuevo hombre,” y no “una
nueva mujer.”

(b) LOS HIJOS DE DIOS.- El titulo de “hijos de Dios” esta estrechamente ligado
con la Iglesia de Dios; pues, de acuerdo al uso que le da Pablo, se refiere al titulo
peculiar de aquellos que son una nueva criatura en Cristo Jests. Esto lo observamos a lo
largo de sus Epistolas, especialmente en el capitulo ocho de Romanos.

No debemos por tanto leer este uso como si fuese del Antiguo Testamento, e
interpretar con el mismo sentido la expresion “hijos de Dios” que alli vemos
apareciendo ocho veces: Génesis 6:2 y 4. Job 1:6; 2:1; y 38:7. Salmos 29:1; y 89:6.
Daniel 3:25.

En todos estos pasajes (Antiguo Testamento) la expresion “hijos de Dios” debe
ser entendida como ANGELES.

El punto convergente y comun de estos dos usos dentro de distintas clases de
seres es el siguiente: Que “un hijo de Dios” denota siempre una criatura cuya existencia
proviene de un acto creador de Dios; es decir, producido por El y no por el hombre.

A los Angeles se les denomina de “hijos de Dios” porque ellos son una creacion
Suya separada y diferente de todas las demas. El primer hombre, Adan, pudo ser
denominado, con este mismo sentido, de “hijo de Dios” (Lucas 3:38), porque Dios lo
cred. Pero los descendientes de Adan ya no fueron una creacion especial de Dios; Una
vez que Adan fue, “creado... a semejanza de Dios” (Génesis 5:1) después ENGENDRO
un hijo a* SU SEMEJANZA” (vers. 3). Por eso, nosotros todos sin excepcion, siendo
hijos del primer Adén, nosotros somos ‘“hijos de los hombres”, y no podemos ser

90




llamados Hijos de Dios en esa generacion natural. Pero, y, no en tanto, somos Sus
colaboradores, CREADOS NUEVAMENTE en Cristo Jesus” (Efesios 2:10); “nueva
creacion” en Cristo (2* Corintios 5:17), asi que, EN CRISTO, Podemos ser legalmente
denominados “Hijos de Dios.” Nosotros somos, por tanto, Sus hijos por el acto de
regeneracion espiritual, puesto que Dios ha creado dentro de nosotros una Nueva
naturaleza, y nos ha dado un “espiritu de filiacion”, por medio del cual ahora estamos
capacitados para clamar “Abba” Padre. (Romanos 8:15. Galatas 4:6.)

Este uso que hace Pablo del término es, por tanto, muy diferente de los usos que
encontramos en el Antiguo Testamento. Una vez entendido esto, y no leyendo la
presente Dispensacion en la Pasada, no puede caber en la cabeza de nadie pensar que la
expresion “los Hijos de Dios” en Génesis 6:2,4, pudieran ser considerados como si
fuesen de “LOS HIJOS DE SET”.

(c) La palabra “IGLESIA”.- Debe ser aqui considerada; debido a los cambios en
su significado; por eso debe ser clasificado segun su uso, depende tanto de los cambios
de Dispensacion en su uso, como tal; y depende también de la Gramdtica empleada
segun la Cronologia.

En las Epistolas Paulinas esta palabra adquiere un significado que nunca habia
tenido anteriormente. El significado que tiene particularmente especial para esta
Dispensacion presente no debe, por tanto, ser entendida asi en la Palabra cuando se usa
en la Pasada Dispensacion.

En su Etimologia, la palabra griega ECLESIA significa ASAMBLEA, o una
Congregacion de LLAMADOS. Pero existen muchas clases de gentes que son Llamados
de entre otros.

Israel fue una ECCLESIA, o una Asamblea de personas escogidas de entre otros
Pueblos o Naciones. Ver Génesis 28:3 (su primera ocurrencia) donde esta palabra se
traduce por MULTITUD vy se usa para referir a la totalidad de Israel, como LLAMADOS
o ESCOGIDOS y distinguidos de las demas naciones.

También se utiliza, en Génesis 49:6 refiriéndose a una pequeia compaiiia de
Israelitas, o asamblea de personas LLAMADAS de entre el pueblo de Israel, del Consejo
Tribal de Simeén y de Levi.

Mas tarde, en la misma Dispensacion Pasada, encontramos esta misma palabra
tratdndose de otro tipo de asamblea, refiriéndose a aquellos que fueron LLAMADOS de
todo Israel como adoradores reunidos en asamblea delante del Tabernaculo y del
Templo. Este es el mismo significado que tiene esta palabra en Salmos 22: 22 y 25, en
los Evangelios, en Hechos 7:38, etc. Un desarrollo posterior del uso de esta palabra
ocurrié en el periodo de cierre o transicion de la Pasada Dispensacion, el cual afecta al
significado de la palabra en su uso dentro de los Evangelios, y en el de los Hechos de
los Apostoles: De cualquier forma, en la primera parte del libro de Hechos, que es un
Libro de transicion. Durante ese periodo (cubierto con los Evangelios y el libro de
Hechos) los LLAMADOS, pasan a ser: “las ovejas dispersas” de Juan 10. La asamblea
estaba compuesta por “las ovejas perdidas de la casa de Israel.” “El Portero” (Juan el
Bautista) la 4BRIO, y admitié al verdadero Pastor y a las ovejas que ¢l reunié; El
Bautismo (la inmersion por la puerta de las ovejas) era el requisito de admision. Cristo
fue el buen Pastor de esas “ovejas perdidas de la casa de Israel” que entonces fueron
LLAMADAS. Por eso Cristo era tanto la “puerta” (vers. 7) como el “pastor” (vers. 14).

Pedro LLAMO a las “otras ovejas” que el Pastor tenia (Hechos 8:12), para
juntarlas en “un solo rebafio” (vers.16). Y estas ovejas “no eran de este (Judio) rebafio”

91




sino Gentiles, (como tales) que junto con los Israclitas de la Dispersion (Didspora),
confesaron a Jestis como al Cristo, el Hijo de Dios.

Estas son la ECCLESIA o “Iglesia” de los Evangelios y de Hechos.

Ellos fueron puestos en este rebafio pero necesitaban de ser pastoreados (Juan
10:9), y esa comision le fue encomendada a Pablo. En Hechos 19:9, cuando comenzo su
trabajo “separando a los discipulos,” y el “endurecimiento” de Isaias 6 llegd en su
“cumplimiento”. Cuando esta profecia se cumpli6 en Hechos 28 el cambio de
Dispensacion quedd completamente establecido.

Desde este momento la palabra ECCLESIA adquiere un significado mas restricto
y especial, y se utiliza para denominar a “la Iglesia de Dios” once veces en las Epistolas
Paulinas.

No debemos, por tanto, confundir la verdad inherente y peculiar que pertenece a
cada una de estas Dispensaciones, las cuales se ven en los varios usos de la palabra
ECCLESIA.

No hay mas que cinco distintos usos de la palabra ECCLESIA.

1° - Su primer uso se refiere a la LLAMADA de Israel de entre las demas
naciones.

2° - Se refiere sobre aquellos de Israel que temian al Sefior y que fueron
CONGREGADOS para ser Sus adoradores (Hechos 7:38).

3° - Se utiliza acerca de aquella compaiiia de ESCOJIDOS en los Evangelios y en
los primeros capitulos de Hechos.

En Mateos 16:18 la referencia se hizo acerca de un futuro llamamiento de gente.
“Sobre esta roca EDIFICARE.”

No se podria haber hecho entonces ninguna referencia acerca de la “ECCLESIA
en el desierto” (Hechos 7:38); ni tampoco de la ECCLESIA de la Iglesia de Dios de esta
Dispensacion. Aquellos que oyeron las palabras de esta promesa dichas por el Sefior no
las podian haber relacionado con el Secreto o Misterio que todavia se encontraba
“guardado en Dios”, y todavia no se habia dado a conocer a los hijos de los hombres.
Pero si que las podian conectar con Oseas 1:10; y 2:23. Esta es la promesa que los
oyentes del Sefior conocian. Solamente con aquella promesa en Oseas podrian ellos
relacionar la promesa que el Sefior les estaba dando en Mateos 16:18.

La revelacion aqui fue un afiadido a la promesa en Oseas. El Hijo del Hombre
iba a ser menospreciado. Las profecias que dijeron acerca de ¢l mismo “la piedra que
los edificadores desecharon” iban a cumplirse. No obstante, se estaba acercando el
tiempo en que seria el “seguro fundamento” de acuerdo a Isaias 28:16: “Por tanto,
Jehova el Sefior dice asi: He aqui que yo he puesto en Sion por fundamento una piedra,
piedra probada, angular, preciosa, y de cemento estable” etc. Esto puede querer decir
tanto “Yo he puesto” (como traducen algunas versiones) como “Yo pondré.” Ambas son
verdad. Cristo habia sido puesto justo entonces, en las intenciones o consejos de Dios, y
todavia estaria para ser puesto en su cumplimiento a través de Dios.

El Sefior vuelve aqui a repetir esa promesa, y la suma de todo era “;Quién era
¢ste Hijo del Hombre?” Unos decian una cosa y otros decian otra, y el Sefor pregunt6d
entonces: “;Y VOSOTROS quien decis que soy yo? Y respondiendo Simén Pedro le
dijo: Ta eres el Mesias, el Hijo del Dios viviente. A lo que Jesis respondio:
Bienaventurado eres tu, Simon hijo de Jonas, porque no te lo ha revelado carne ni
sangre, sino mi Padre que esta en los cielos. Y yo también te digo, que ta eres Petros
(una piedra pequefia) y sobre esta Petra (una roca) edificaré¢ mi ECCLESIA, y las puertas

92




del Hades no prevaleceran contra ella. Y a ti te daré las llaves del reino de los cielos”
(Mateos 16:15-19).

En las palabras siguientes nos damos cuenta de que los edificadores estaban a
desechar la fundacion de Dios; pues a seguir, en el proximo versiculo leemos “DESDE
ENTONCES comenzd Jesus a declarar a sus discipulos que le era necesario ir a
Jerusalén y PADECER mucho” (vers.21)

Por tanto, sus sufrimientos no fueron mencionados antes de que se hiciese este
anuncio, es decir, aquella piedra fundamental que estaba en ese momento a ser
rechazada, seria también levantada. Este “Hijo del Hombre” desechado es realmente el
Cristo, “El Ungido” de Dios, y vendria después a ser “la piedra angular.”

En ¢l, el Mesias, su Ecclesia o Asamblea, de la que hablaron los Profetas, seria a
su tiempo edificada. “Yo edificaré” son sus palabras. “Yo llamaré” son las palabras de
Jehova en Oseas: “Yo llamaré pueblo mio, al que no era mi pueblo, y a la no amada,
amada.” Y sucederd que, en lugar de lo que se dijo acerca de ellos: Vosotros no sois mi
pueblo: alli seran llamados hijos del Dios viviente. También Isaias clamé TOCANTE A
ISRAEL: Si fuere el nimero de los hijos de Israel como la arena del mar, TAN SOLO
EL REMANENTE SERA SALVO.” (Romanos 9:25-27).

Este Remanente es la Ecclesia mencionada por el Sefior en Mateos 16:18.

Las puertas del infierno pelearan contra ella, como lo testifica Romanos 9:29,
pero el remanente serd salvo. Esta futura Ecclesia de Israel serda edificada SOBRE
Cristo, el Mesias, como Piedra Angular

La Iglesia de Dios, como una Asamblea que es, también es comparada a un
edificio; sus miembros son edificados individualmente sobre una fundacion doctrinal,
pero el edificio en si mismo es “Un templo santo EN el Sefior; EN quien también
somos edificados juntamente en el Espiritu.”

La Iglesia de Dios es ahora un edificio espiritual EN Cristo: pero la Ecclesia de
Mateos 16:18 es el futuro, corporativo, y salvo “remanente” de Israel.

La presente Iglesia de Dios estd compuesta de Judios Y Gentiles, pero la Iglesia
de Mateos 16:18 junto con Oseas 2:23, Isaias 10:22, 23. y Romanos 9:27, es un
“remanente” DE “los hijos de Israel.”

4° - En Hechos 19:32, y 41 se utiliza la palabra para referirse a un gremio o
“concurrencia” de ciudadanos artifices Efesios distinguidos del resto de la populacion
de Efeso (comparar vers. 25).

5° - En Hechos 19:39 se usa sobre lo que podriamos denominar hoy en dia un
“debate popular abierto” a la suma total de ciudadanos reunidos en una asamblea.

Asi pues, por todo lo que hemos visto, se hace muy necesario confinar el
significado de la palabra Ecclesia, o Iglesia, a la Dispensacion en que se utiliza; y sefialar
si se utiliza, en la pasada Dispensacion, de todo Israel; o de los Israelitas Devotos; o de
todo el pueblo de Dios; o de una porcion de ellos en cierto Distrito, Ciudad, o Casa.

El uso especial de esta palabra Ecclesia, en esta Presente Dispensacion, que le da
el Espiritu Santo no fue conocida hasta que se le dio por revelacion a Pablo en el
Secreto (o Misterio) que habia estado “escondido en Dios” (Efesios 3:9); “oculto desde
los siglos y edades” (Colosenses 1:26) “Mantenido oculto desde tiempos eternos.”
(Romanos 16:25).

iNo! El “gran Misterio,” o Secreto, es concerniente a la unidad espiritual unica
de “Cristo y su iglesia” y su final pertenece a esta presente dispensacion, y se acabara
cuando los miembros de este Cuerpo sean

“Recibidos arriba en gloria” (1* Timoteo 3:16

93




4. EL FUTURO NO SE DEBE LEER DENTRO DEL PRESENTE

(@) La Gran Tribulacion, estd asumida undnimemente que todavia se encuentra en el
futuro; pero atn asi, muchos Predicadores y Maestros sostienen y ensefian que la Iglesia
de Dios, toda junta o en parte, pasara por ella en su conjunto o en parte.

Algunos ensefian que 70ODA la Iglesia pasara por TODA la Tribulacion; otros
ensefian que SOLO UNA PARTE de la Iglesia pasaré por la totalidad de la Tribulacion;
mientras que también hay los que ensefian que 70DA la Iglesia pasard PARTE de la
Tribulacion. Estos ultimos sostienen lo que se conoce como “la vision de las primicias,”
que identifica a la Iglesia con los 144.000 de Apocalipsis 14; y ubican el Rapto de la
Iglesia en o después de la mitad de la Gran Tribulacion, y posterior a la revelacion de la
Bestia en su forma sobrehumana, en el capitulo 13.

Aqui vemos, una vez mas, la confusion y la contradiccion que se da cuando se lee
lo que se refiere a Israel en la Futura dentro de la Presente Dispensacion, y se interpreta
como siendo de la Iglesia de Dios, con la consiguiente destruccion de su presente
esperanza de estar vivos y permanecer hasta la VENIDA del Sefior en el aire con el
propésito de recibir y de reunir, en si mismo, a sus miembros, antes de que el Dia del
Sefior llegue de repente como ladrén sobre un mundo cuyo lema sea “paz y seguridad.”

La Iglesia de Dios no serd sorprendida como un ladrén en la noche, pues asi lo
afirma 1° Tesalonicenses. 5:1-4.

Las primicias que se citan en Apocalipsis 14 son las primicias de aquellos que
son redimidos “de entre los de la tierra” (vers. 3); redimidos “de entre los hombres.”
Esos ESTAN FIRMES “delante del Trono” (veerss.1,3); “y seguian al cordero por donde
quiera que fuese” (vers.4). Pero todo este tipo de lenguaje con sus términos y
expresiones particulares es extrafio a la Iglesia de Dios. Nosotros que somos miembros
del Cuerpo espiritual de Cristo ya estamos “sentados en los lugares celestiales en Cristo
Jesus” (Efesios 2:6); y no “estaremos en pie delante del trono,” sino que estamos
actualmente sentados con ¢él, y seremos recibidos junto con ¢l en gloria.

El otro punto de vista, que coloca parte de la Iglesia pasando a través de la
Tribulacion también estd igualmente equivocado. El Cuerpo es “uno.” No puede haber
amputaciones del cuerpo espiritual de Cristo. No puede tener deformidades como la que
causaria la ausencia de cualquier uno de sus miembros. Si la cabeza “no puede decir al
pie no te necesito,” mientras se encuentra aqui en la tierra, cuanto mas imposible podra
ser dicho en el dia en que “el numero de los elegidos esté completo” y la totalidad del
cuerpo se presente perfecto, completo, y “sin mancha” en Gloria. Se hace imposible
para cualquiera que esté familiarizado con el lenguaje de las Epistolas Paulinas imaginar
alguna conexion entre la Iglesia de Dios y la Gran Tribulacion.

Decir que la Iglesia de Dios sera dividida, y que una parte de la misma
atravesara por la Gran Tribulacion, y parte no; y que esta division esta basada sobre
peldanos de santidad, o de visiones, o de algun tipo de luz, o de puntos de vista
doctrinales, significa destruir todas las fundaciones de la Gracia, y sobrepone los
méritos humanos en su lugar. La comunidad de los miembros en el cuerpo de Cristo se
encuentra basada en VIDA, no en LUZ. No depende sobre salarios ni obras; sino sobre
“el regalo o don de Dios,” No sobre la adquisicion de conocimientos; sino sobre la
aceptacion de la Gracia de Dios, no en la aceptacion de las tradiciones de los hombres.

94




No hay absolutamente nada que sustente la creencia de que la Iglesia de Dios
deba pasar a través de toda, o de alguna parte, de la Tribulacion.

Si fracasamos a la hora de dividir correctamente la Palabra de verdad con esto
traeremos la deshonra sobre la libre gracia de Dios.

De hecho, el Espiritu de Dios parece que ha tenido un cuidado especial para que
no caigamos en semejante engano.

La Tribulacion se encuentra en todas partes o bien distintamente establecida, o
especialmente sefialada en conexion con Israel. Las palabras fueron referidas “acerca de
Israel y de Judd” (Jeremias 30:4) Este hecho, por si solo, nos muestra que no tiene
conexion alguna con la Iglesia de Dios.

En Jeremias 30:7 es denominada “el tiempo de la angustia para Jacob.” ;Y
porqué “Jacob”? Porque este nombre nos hace retroceder a aquella noche de tribulacion
de Jacob en Génesis 32:24-30, cuando, después de muchos afios en el exilio, se volvia
de nuevo a su tierra de origen, y se encontraba al borde de sus fronteras. Alli escuch¢ la
noticia de que Esat se preparaba con una compania de 400 hombres armados para venir
a encontrarse con €l. Cuando lo oy, “Jacob tuvo gran temor, y se angustid” (vers. 7), y
clam¢ al Sefior en su angustia, y rogd por la “misericordia” de Dios, y la liberacion de
las manos de Esall para que no viniese y lo aniquilase. Fue la crisis de la vida de Jacob,
en donde temi6 que “la madre con sus hijos” fuese aniquilada de un golpe, lo que seria
el fin de la futura nacion de Israel, cuyo nombre fue, por primera vez, revelado en los
acontecimientos de aquella noche.

De igual manera la Tribulacion que viene sera el tiempo de “La tribulacion de
Jacob,” la crisis de la nacion venidera. Y no sucederd hasta que Israel haya vuelto a su
tierra. Esto se ve muy claramente en Jeremias 30:3, que procede a describir “el temor” y
“la angustia,” y anade “jHa, cuan grande es ese dia! Tanto que no hay otro semejante a
¢l; tiempo de angustia para Jacob; pero de ella serd librado” (vers.7). La totalidad de
este versiculo debe ser cuidadosamente estudiado; y junto con ¢él, Daniel 12:1: “ En
aquel tiempo (en la crisis del poder del Anticristo, ver el final del capitulo 11) se
levantara Miguel, el gran principe que estd de parte de los hijos de tu pueblo (de
Daniel); y sera tiempo de angustia, cual nunca fue desde que hubo gente hasta entonces;
pero en aquel tiempo serd libertado tu pueblo (de Daniel), todos los que se hallen
inscritos en el libro.”

Es absolutamente cierto que este tiempo todavia no ha llegado; pues, en el

tiempo de la destruccion de Jerusalén, (que algunos suponen que fuese la Tribulacion),

en vez de volver a su tierra las personas fueron deportadas; en vez de ser “juntadas”

fueron “dispersas” en vez de “salvadas” y “libertadas,” huyeron por el terror que tenian.

Existen muchas escrituras que hablan de ese tiempo de tribulacion. Daniel 7:8;

8:9-12, 23-26; 11:30-39. Apocalipsis 6;- y 29. Todas ellas hacen referencia a aquellos

dias; pero es en Mateos 24 que el Sefior mismo nos describe sus detalles, y los conecta
con el escenario del Apocalipsis.

En los versiculos 4 a 6 estan descritos sus comienzos ‘“en esa generacion;” pero
esta introduccion se cierra con las palabras “PERO AUN NO ES EL FIN (TELOS)” esto
es enfatico, y se vuelve a repetir en Marcos 13:7, y en Lucas 21:9. A esto mismo es a lo
que también se refiere en Mateos 24:34, y en Lucas 21:32 donde la palabra es
GENETAIL comenzar a ser, surgir. Aquella generacion no pasaria sin que se diese EL
COMIENZO de estas cosas que el Sefior menciona en Mateos 24:4-6.

Entonces, en el versiculo 7 (Marcos 13:8, Lucas 21:10, 11) el Sefior describe
LAS ESCENAS DE APERTURA de la Gran Tribulacion misma, que corresponden
exactamente con la apertura de los sellos en Apocalipsis 6.

95




El 1° Sello (versiculos 1 y 2) Sera la repeticion de lo que tuvo lugar en aquella
pasada generacion, la venida de MUCHOS FALSOS MESIAS.

El 2° Sello: GUERRAS (versiculos 3 y 4). “Nacion se levantard contra nacion y
Reino contra Reino”

“PERO AUN NO ES EL FIN” (Mateos 24: 4-6).

Entonces:

El 3° Sello: HAMBRE (vers. 5y 6).

El 4° Sello: PESTILENCIA (vers. 7y 8).

El 5° Sello: MARTIRIOS (vers.de9a1l).

El16° Sello: SENALES EN LOS CIELOS Y EN LA TIERRA (verss. de 12 a 17).

Y entonces se anade en Mateos 24: 7y 8, y en Marcos 8:8,
“ESTO SERA PRINCIPIO DE DOLORES”

Pero en Lucas 21:12 no se contintia describiendo estos eventos, los cuales
pertenecen a la Gran Tribulacion, sino que VUELVE ATRAS, a lo que sucedera

“ANTES DE TODAS ESTAS COSAS;,”

Y describe los acontecimientos de la destruccion de Jerusalén en el afio 70
después de Cristo en los versiculos de 12 a 24. Entonces la descripcion (habiendo
pasado por alto los detalles de la Tribulacion en si misma dada en Mateos 24:9-28 y
Marcos 13: 9-23) coincide con ellos en la descripcion del fin, y sobre lo que vendra
“inmediatamente después de la tribulacion de esos dias,” y que culminan con la venida
del Hijo del Hombre, la cual es el sujeto de la revelacion de Mateos 24: 9-28. Marcos
13: 24-27 y de Lucas 21: 25-28.

El propio titulo de Cristo “el Hijo del Hombre” en esta descripcion de la
Tribulacion nos muestra que la Iglesia de Dios no se encuentra aqui. Ese titulo, como ya
hemos visto en un estudio previo, no tiene nada que ver con la Iglesia ni con la
Dispensacion de la Gracia. Tiene que ver con la tierra, y con el dominio de Cristo en la
tierra. Incluye a los Judios ya vueltos a su tierra, observando sus propias leyes Sabaticas
(Mateos 24:20) Concierne a aquellos que estén “en Judea” (vers.16). Todas las
expresiones que utiliza apuntan para un pueblo que se encuentra debajo de la ley
Mosaica. Por eso no puede referirse a la Iglesia de Dios, porque la Iglesia no se
encuentra “debajo de la ley” (Romanos 4:14. 1* Corintios 9:21).

Es verdad que la Iglesia de Dios sufre tribulaciones AHORA, en el mundo, o por
lo menos muchos de sus miembros las padecen, pero no La Iglesia, como tal. Pero todo
esto es algo muy diferente de que la Iglesia, o alguna parte suya, se encuentre EN “la
Tribulacioén, la mayor.”

Por otra parte, las Escrituras, sin contar con las epistolas que estan dirigidas a la
Iglesia de Dios, se refieren constantemente a aquel periodo que estd para venir de
tribulacion (Mateos 10: 16 a 23. Apocalipsis 1: 9; 2: 9, 10,y 13; 3: 10; 7:13 a 17).

Por tanto, en el momento que reconozcamos el gran deber de “dividir
correctamente” los diferentes principios de administracion, apropiando a cada uno de
ellos en su lugar especifico y Dispensacion, nos damos cuenta de que la Iglesia de Dios
no tiene lugar ni cabida en la Gran Tribulacion; y de que, estando “no debajo de la ley,”
debe ser excluida de todas esas Escrituras que tienen a la ley como principio de
gobierno, y a Judea como escenario de su administracion.

96




4. EL FUTURO NO SE DEBE COLOCAR EN EL PRESENTE: LOS 144.000

(b) De la misma manera, no debemos interpretar los 144.000 de Apocalipsis
capitulos 7 o 14 como si fuesen de la Iglesia de Dios. Los encontramos envueltos en los
horrores de la Gran Tribulacion, y en la Dispensacion del Juicio; y especialmente
sellados para que puedan subsistir a través de ese sello; mientras que la promesa
dirigida a los que pertenecen a la Iglesia de Dios es muy positiva acerca de que, aquel
Dia, no les sorprenderd, ni vendra sobre ellos (1* Tesalonicenses 5: 4).

Pero ademads, junto con estos argumentos, esa misma numeracion que hace de ellos
excluye a todos los que no pertenezcan a las TRIBUS DE LOS HIJOS DE ISRAEL. No
solamente son asi mencionadas estas tribus, colectivamente, en Apocalipsis 7:4, sino
que, ademds, en los versiculos de 5 a 8, cada una de esas tribus se menciona
posteriormente en separado y por su nombre.

La promesa hecha a Daniel fue, que cuando aquel tiempo de tribulacion llegase, “su
pueblo seria libertado.” Aqui vemos como esa liberacion serd asegurada. Esa es la
liberacion anunciada en Joel 2 de 28 a 32.

De la misma forma que el Sefior se reservé a 7.000 almas que no habian doblado
sus rodillas a Baal, en los dias de Acab y Jezabel, asi también se reservara a las 144.000
de aquellos que se recusaran a doblar sus rodillas a la Bestia, o reciban su marca en los
dias de la Gran Tribulacion.

En Apocalipsis 7 tenemos dos de las tres clases de personas con las que tratan las
Escrituras. En los versiculos de 1 a 8 tenemos los Judios; y en los versiculos de 9 a 17
tenemos los Gentiles. Esta claro, por tanto, que no debemos nosotros colocar en la
Iglesia de Dios lo que Dios ha dejado de fuera. De la misma manera que para los Judios,
se nos dijo que “no serian contados entre las naciones” (o Gentiles), Numeros 23: 9, asi
también de la Iglesia de Dios, no tiene Judios ni Gentiles (como tales) (Galatas 3: 28; 5:
6; 6: 15. Colosenses 3:11).

Si nosotros, por tanto, juntamos todo aquello que Dios ha puesto separado y
distinto, vamos a encontrarnos en error en vez de verdad. ;Qué ganamos cuando
desobedecemos a 2* de Timoteo 2:15? ;Qué ventajas tenemos colocando a la Iglesia de
Dios en todas partes, mientras que las Escrituras hablan de Israel o de los Gentiles, o del
Querubin, o de los 24 ancianos, La Esposa, Sion, y la Nueva Jerusalén, y en todo lo
demas? ;Cuénta no deberd ser la pérdida que sufriremos de lo que Dios quiera
ensefiarnos acerca de estos asuntos de revelacion?

Aqui, por tanto, tenemos otro ejemplo de como no debemos leer aquello que se
encuentra todavia en el futuro dentro de la presente Dispensacion. No necesitamos
colocar a la Iglesia de Dios entre aquellos que son contados de las doce Tribus de Israel,
ni tampoco con la innumerable multitud de los Gentiles. Viene un tiempo en que las
naciones “aprenderan justicia,” no por la gracia de Dios, sino por los juicios de Dios; no
por la predicacion del Evangelio, sino por la proclamacion de la ira. “OH SENOR...
porque luego que hay juicios tuyos en la tierra, los moradores del mundo aprenden
justicia” (Isaias 26: 9). Estos son los oidores que componen la “gran multitud que nadie
puede contar.” Muchos de ellos podran ser del numero aquel que sera dejado para atras
cuando los miembros del “Cuerpo” sean recibidos arriba en gloria. Muchos que hayan
sido miembros de iglesias, pero no miembros de la Iglesia de Dios. Muchos que hayan
estado obrando e intentando producir la unidad del Cuerpo, en vez de “guardar la
unidad del espiritu” Todos ellos aprenderan entonces a través de los juicios de Dios
aquello que no quisieron aprender a través de Su gracia; ellos pasardn por y seran
librados de la Gran Tribulacion y estaran en frente del Trono de Dios.

97




Aquellos que creen que pasaran a través de la Gran Tribulacién no se deben
después sorprender de que Dios los trate “conforme a su fe”!

(C) Diversas Profecias relativas a la Dispensacion Futura son interpretadas de la
Presente, y asi se pierde la coherencia de la Palabra, y se gana perplejidad
en la mente; para no hablar de los males que se producen por la perversion,
y mismo por la “contienda” que se hace a ciertas Escrituras retirandole su
especifica ensefianza.

“POR HERENCIA LAS NACIONES.-Cuantas veces escuchamos, por ejemplo, el
Salmo 2:8 mencionado en los pulpitos de los servicios misioneros:-

“Pideme y te daré por herencia las naciones,
Y como posesion tuya los confines de la tierra”

Esta promesa hecha a Cristo, como Mesias, es citada, suponiendo que debe ser
cumplida a través de la predicacion del Evangelio de la gracia de Dios en esta presente
Dispensacion; si bien que, justo en el versiculo siguiente, si también se mencionase
juntamente, haria de una tal interpretacion, y mismo aplicacion, imposible; puesto que
nos mostraria exactamente como aquella promesa se va a llevar a cabo; y sera por
juicio, en vez de por gracia.

“Los quebrantaras con vara de hierro;
Como vasija de alfarero los desmenuzaras.”

Cuando los misioneros vayan equipados con varas de hierro, en vez de con el
evangelio de la paz, podremos aplicar entonces este versiculo con mas consistencia.

Esto, realmente, se encuentra debajo de otro apartado, que nos hemos propuesto
considerar mas adelante; la Importancia del Contexto; y las injurias que se dan cuando
se viola cualquier pasaje retirandolo de su contexto. El contexto de Salmos 2:8, cuando
leemos el versiculo 9, nos ensefa decisivamente cual deberia ser la verdadera
interpretacion del versiculo 8; y el objetivo de todo el Salmos serviria para confirmarlo.

“EL MONTE DE LA CASA DE JEHOVA. -Isaias 2. es otro ejemplo. Todos
debemos haber oido montones de veces el versiculo 2 citado y cantado como si fuese de
la Iglesia de Dios: -

“Acontecera en lo postrero de los tiempos,

que serd confirmado el monte de la casa de Jehova como cabeza de los montes,
y sera exaltado sobre los collados,

y correran a €l todas las naciones.” Etc.

Esto se supone que muestra la futura extension de la Iglesia de Dios, y su
bendicion universal a las naciones; y esto, a despecho de los muchos pasajes en las
Epistolas que claramente nos describen la oscuridad y el caracter horrible de los ultimos
dias de la Iglesia sobre la tierra: hombres perversos iran de mal a peor, burladores
andando en los designios de su malvado corazon, muchos apostataran de la fe,

98




apartando sus oidos de la verdad, y volviéndose a las fabulas, y todo esto culminando en
“la apostasia” y la revelacion del Anticristo (1* Timoteo 4. 2* Timoteo 4. 2%
Tesalonicenses 2. 2* Pedro 3; Etc.)

Pero ademas, el contexto inmediato de Isaias 2:2 haria imposible una tal
interpretacion (o mismo, aplicacion); porque el versiculo previo establece sin lugar a
dudas que fue “lo que vio Isaias hijo de Amoz acerca de Judd y de Jerusalén,” y no lo
que vio de la Iglesia de Dios.

No se debe llevar a la practica ninguna Escritura que no esté en harmonia con
aquello que es revelado en cualquier otra parte. Una tal APLICACION se encuentra
impedida por el contexto

“HA VENIDO LA LUZ”- Isaias 60:1, 3, 11 y 12 es otra porcidon que continuamente se
aplica a la Iglesia, y usada como el comienzo del triunfo final del Evangelio, que sirve
para incentivar los viajes misioneros:

“Levantate, resplandece; porque ha venido tu luz,
y la gloria de Jehova ha venido sobre ti” (Isaias60:1).

(Cual luz? Y ;Ha venido sobre quien? No sobre la Iglesia de Dios, sino sobre la
simiente de Jacob, y a las simientes de su simiente (Isaias 59: 20) cuando “el Redentor
haya vuelto a Sion.”

Muy lejos de la Iglesia se encuentra esta escritura, el versiculo 3 distingue tanto
a Judios como a Gentiles; y Gélatas 3: 27 y 28 separa a la Iglesia de estos otros dos
grupos de personas:

“Y andaran las naciones (Gentiles) a tu luz,
y los reyes al resplandor de tu nacimiento”

Aqui encontramos que el sujeto principal son los Judios y los Gentiles; mientras
que en la Iglesia de Dios no se encuentran ni unos ni otros. El profeta estd hablando de
la Dispensacion Futura, después de que la Iglesia haya sido “recibida arriba en Gloria™;
estd hablando acerca de aquel momento dentro de la Dispensacion del Milenio, cuando
los Judios ya no sean la cola sino la cabeza de las naciones; y cuando los Gentiles
traigan su riqueza y su gloria a Israel. Esta contribucion de las naciones para el
engrandecimiento de Israel se encuentra anunciado en otras profecias, y con tales
términos que hacen imposible mismo que sean aplicados; por no hablar de su
interpretacion. Ver Isaias 61: 3-6, y Zacarias 14: 16-24, donde estd debidamente
sefialado que todo esto sucedera cuando “el SENOR reine sobre la tierra” (Zacarias 14:
9); v cuando “Jerusalén sera habitada confiadamente” (vers. 11); y nada de esto
sucedera hasta que se hayan afirmado los pies del Mesias “sobre el monte de los
olivos”; el mismo monte “que esta en frente de Jerusalén y al Oriente” (vers. 4).

(d) EL DIA DEL SENOR -Es el Dia en el que el Sefior gobernara al mundo en
Justicia y en Juicios.

Vamos a ver mas tarde, dentro de la seccién que trata con la importancia que
tiene la primera ocurrencia de palabras y expresiones (Canon 5), como el hecho mas
significativo que caracterizard aquel dia serd que el hombre serd humillado y Jehova
enaltecido (Isaias 2: 11, 17). Cualquiera que sean los juicios, o los métodos empleados,
el resultado sera que en aquel dia las obras y las actividades de los hombres cesaran, y

99




la voluntad de Dios comenzara su labor: y verdaderamente, nuestros corazones diran
desde ahora:

“Tiempo es de actuar, OH Jehova:
Porque han invalidado tu ley. ” (Salmos 119: 126).

En este dia de hoy, y en todas las Dispensaciones anteriores, los juicios, los
gobiernos y todo el poder en la tierra han sido depositados en el hombre. Se le
denomina “el Dia del Hombre” en 1* de Corintios 4:3, donde se traduce por “tribunal
humano”. Aunque la palabra griega sea “dia”, se puede considerar una hermosa
traduccion; puesto que, éste es el dia en el cual el hombre estd juzgando, nacional e
individualmente. Nacionalmente es un fracaso; pues, al fin de cerca de seis mil afios,
procurar buenas formas de gobierno es el mayor deseo todavia vigente, y el gran
problema de las naciones. Individualmente, el hombre es un obrero de males
innombrables, y esto tanto dentro de la Iglesia como en el mundo, o ain mas también.
Porque los juicios de otros hombres en vez de los propios parecen ser su mayor
objetivo, mientras que el naufragio de corazones partidos y de vidas arruinadas
testifican bien sobre la extension de la maldad a que ha llegado.

Si, este es el “dia del hombre.” Pero, “el Dia del Sefor” se esta acercando, y
Juan lo vio espantado en una vision delante de ¢l, cuando a través del espiritu le fue
mostrado su principio y su final (Apocalipsis 1:10)

Este es el dia que concierne al mundo, y se acabard de repente, en el momento
que su clamor sea “paz, paz”’, y cuando su lema sea “seguridad.”

Pero nosotros no debemos leer ese Dia futuro en la presente esperanza de la
Iglesia de Dios, para destruccion de aquella esperanza, y la pérdida de nuestra paz, y la
extincion de nuestra alegria interior. Pues las promesas que tenemos no nos han sido
dadas con sonido incierto: “para que aquel dia nos sorprenda como ladrén.” La razon se
debe, a que nosotros “no estamos en tinieblas” concerniente a esto; nosotros tenemos la
palabra profética més segura, la cual es la luz que resplandece en las tinieblas (2°
Pedrol: 19); y por esta verdadera razon es que somos llamados “hijos de la luz e hijos
del dia” (1* Tesalonicenses 5: 1-5).

Por dividir correctamente la Palabra de verdad nosotros distinguimos entre el dia
del Hombre y el dia del Sefior; y también entre el dia del Sefior y “el Dia de Cristo”
(Filipenses 1: 6; 2: 16) cuando El que comenz6 la buena obra en nosotros la
perfeccione; y estemos siempre con Cristo; y nos regocijemos al encontrar que “no
hemos corrido en vano, ni en vano hemos trabajado.”

5.- UNA PARTE DEL FUTURO NO TIENE PORQUE SER LEIDA
NECESARIAMENTE EN OTRA PARTE DEL FUTURO

Existen Advientos, y Resurrecciones, y Juicios que estdn todos en el futuro
todavia, y deben ser correctamente divididos unos de otros, respectivamente, si
queremos aprender y conocer la verdad que conlleva cada uno.

(a) LOS ADVIENTOS.- Tenemos la “Parousia,” o Presencia de Cristo, que es el
sujeto de las primeras Epistolas Paulinas, incluyendo el Rapto de los santos que estén
vivos y los muertos en Cristo (1* Tesalonicenses 4), y “nuestra reunion junto con EI” (2*
Tesalonicenses 2:1) antes de su Adviento en juicio glorioso en conexiéon con “el Dia del
Senor” (Isaias 2:11,17. 1* Tesalonicenses 5:2).

100




Estos dos deben ser cuidadosa y correctamente divididos.

La Parousia sera “nuestra reunion junto con” Cristo, mientras que el Adviento
sera la reunion de Israel a su Mesias y a su Tierra (Génesis 49:10. Isaias 40:11; 43:5;
54:7. Jeremias 29:14; 31:10; 32:37. Ezequiel 20:34, 41; 34:12-14, Etc.).

La Iglesia de Dios no tiene nada que ver con el Dia del Sefior. Aquel Dia
sorprendera al mundo como un ladrén en la noche (1* Tesalonicenses 5:2).

Pero la Iglesia de Dios ha sido dicho distintamente que “aquel Dia no va a
sorprenderte como ladron” (vers. 4).

De la Iglesia estd asegurado que se encontrara “en reposo...CUANDO el Sefior
Jests sea revelado desde el cielo con los angeles de su poder, en llama de fuego, para
dar retribucion a los que no conocieron a Dios” (2* Tesalonicenses 1:7,8). Estos van a
“sufrir pena de eterna perdicion, excluidos de la presencia del Sefior y de la gloria de su
poder, CUANDO VENGA para ser glorificado en sus santos, y admirado por todos los
que creyeron” (vers. 9y 10).

Existen dos marcas de tiempo “CUANDO” en 2% Tesalonicenses 1:7 y 10; pero
no se expresan del mismo modo en el griego. El primero significa “en el momento”; y el
segundo significa “cuando.”

El versiculo 7 relata la Revelacion de Cristo a sus enemigos; el versiculo 10 se
refiere a la glorificacion de Cristo con Sus santos.

Los santos estaran EN SU REPOSO EN el momento de Su revelacion (vers.7).

Y CUANDO se haya revelado, estara listo para venir y para ser glorificado con
sus santos (vers. 10).

Las Escrituras no pueden ser mas transparentes a este respecto.

Para que no se cometan errores, el mismo hecho se pone de dos maneras
diferentes: PRIMERO, el “reposo” que ya tendremos EN EL MOMENTO de su
Adviento (Su revelacion en Juicio); y SEGUNDO, el hecho de que ya nos habra sido
dado ese reposo, CUANDO ¢l sea revelado.

Este era el Adviento que fue el sujeto de la profecia del Antiguo Testamento.
No encontramos nada escrito sobre el Rapto hasta que fue revelado en 1* Tesalonicenses
4:13 — 5: 11. Esta revelacion fue dada con el propdsito de que no seamos “ignorantes”,
como lo son todos, y deben seguir siendo, respecto a estos asuntos, a menos que sepan
lo que aqui se da a conocer.

Fue revelado con el propdsito especial, no solamente de informar a la Iglesia de
Dios de lo que antes era ignorante, sino para que le sirva también de consuelo. Dos
veces nos deparamos con la exhortacion, “por tanto, alentaos los unos a los otros con
estas palabras” (1* Tesalonicenses 4: 18); y “por lo cual animaos unos a otros, y
edificaos unos a otros” (1* tesalonicenses 5:11). Las dos exhortaciones se introducen
con la expresion “por tanto,” mostrando la necesaria conexion entre causa y efecto;
ligando una con la otra.

Si nosotros leemos las Escrituras que se refieren al Rapto, y las interpretamos
como del Adviento, aquello que fue disefiado para nuestro “consuelo,” hard que le
temamos, y lo que nos fue dado como “bendita esperanza” (Tito 2:13) serd tomado asi
como nuestro miedo.

Eso es lo que sucede en la vida de muchos. Y todo este engafio sucede por no
“dividir correctamente” dos verdades que pertenecen a la misma Dispensacion.

En el momento presente que escribimos, ambas son, por supuesto, futuras. Por
eso hay muchos que las mezclan juntas. Ambas tienen que ver con la Venida del Sefior,
eso es lo que les confunde.

Es el propio Cristo quien reunira en si mismo a sus santos en el Rapto; y quien
posteriormente reunird a Israel en su Tierra.

101




Su venida, desde Génesis 3:15, para delante, ha sido siempre la esperanza de la
Creacion (Romanos 8:19-23), y la esperanza de Israel (Jeremias 14:8), asi como ahora
es la esperanza de la Iglesia de Dios (Tito 2:13). Pero, con respecto a las
Resurrecciones, cada una tiene “su debido orden.”

El vino a su debido tiempo, pero fue desechado y crucificado. Israel “no fue
reunido” en aquella venida (Isaias 49:5); consecuentemente aquella reunificacion se
mantiene ahora en suspenso, hasta el Adviento del Sefior, el Dia del Sefior.

En aquella, a la cual denominamos (por conveniencia) como la “PRIMERA
venida”, tenemos una ilustracion de lo que llamamos la “SEGUNDA venida.”

Fueron hechas profecias atn de aquella PRIMERA misma venida que deben ser
correctamente divididas para ser entendidas, aun cuando leidas por aquellos que
vivieron en la Pasada Dispensacion; y los cuales deben haber entendido las palabras que
estas profecias contenian cuidadosamente sefialadas. Una vez que estas profecias sirven
para ilustrar el orden de los eventos conectados con la SEGUNDA venida sera bueno que
las observemos mas de cerca:

En Miqueas 5:2, y en Zacarias 9:9, tenemos dos pasajes que se refieren y relatan
aquella primera venida, y afortunadamente en castellano se encuentran igual de claros
que en el hebreo en ambos casos.

En Miqueas 5:2 la palabra es YATZA', SALIR.

En Zacarias 9:9 es BO, VENDRA

En Miqueas 5:2 la forma se traduce “su salida” y en Zacarias 9:9 la posterior se
traduce por “vendra”.

Las dos eran entonces futuras. La primera profetiz6 la “salida” de Cristo en
Belén, y la otra profetizo la “venida” de Cristo a Jerusalén.

Hasta que no llegd el tiempo de sus cumplimientos, no habia nada en estas
profecias que dijese a los lectores cual seria el intervalo entre estas dos venidas, o si
habria algun intervalo. No existia nada que les dijese que estaban separadas, como lo
sabemos ahora, por mas de treinta afios.

Algunos lectores de hecho las interpretan como una y el mismo evento, y llegan
a la conclusion de que habia una “contradiccion”; o que el texto habia sido profanado, o
que habria cualquier error en la traduccion.

Estas son las conclusiones que salen tan apresadas de los mas Altos y de los mas
Bajos Criticos, quienes primero crean la dificultad por no dividir correctamente la
Palabra, y después se atreven a explicarla cortandola en pedazos con sus plumas, como
el rey Joacin la cort6 con su cortaplumas.

Ambas Escrituras hablan de la misma venida del Sefior; pero las dos estan
separadas por mas o menos treinta afios. El “SALIO” de Belén en el momento de su
nacimiento (Mateos 2:1). Y “VINO” a Jerusalén seis dias antes de Su crucifixion
(Mateos 21:1-10)

Si hubiesen los Judios leido y recibido cuidadosamente estas palabras de Dios
como fueron conocidas y entendidas por muchos en su tiempo (Mateos 2:4-6) no
habrian subestimado su nacimiento con tanta humillacion.

Todos los eventos que conectan estos treinta afios son a los que nos referimos
que tuvieron lugar en su primera venida.

De la misma manera, todos los eventos que tendran lugar entre la “salida™ de
Cristo en el aire y su “venida” a Jerusalén en el Dia del Sefior son a los que van a
componer la que denominamos su segunda venida

Pero estos eventos son todos perfectamente diferentes, y tienen que ser
correctamente divididos unos de otros, y no pueden ser ni confusos ni confundidos.

102




Todos los eventos que sucederan entre la SALIDA o Descenso del Sefior en el
aire, para nuestra “reunion junto con €1’ alli, y Su VENIDA a la tierra, en gran poder y
gloria para ejecutar juicios, deben ser correctamente divididos para que puedan ser
correctamente entendidos.

No podemos, por supuesto, hablar exactamente sobre la duracion de este
intervalo entre “la salida” y “la venida.”

Aquellos que no dividen de ninguna manera la Palabra no hacen ningun
intervalo, sino que saltean la Palabra con grande confusion.

Otros, que ponen alguna atencién en dividirla, cometen el error, creemos, de
limitar ese intervalo a “siete aflos” como si fuese “la tltima semana de Daniel.”

Es verdad, existe un tal periodo de “siete afios” (Daniel 9:27): pero no
necesariamente como limite de aquel intervalo. Pueden muy bien ser los Gltimos siete
afios de un largo nimero de afos: porque son muchos los eventos que se tendran que
dar y muchas las cosas que tienen que suceder durante aquel intervalo.

Ademas, tenemos la SUNTELEIA, LA CONSUMACION DE LOS TIEMPOS, y
tenemos el TELOS, la CRISIS o FINAL de los tiempos. (para la primera ver Mateos
13:39, 40, y 49; y 24:3; y para la segunda compare con Mateos 24: 6, 13, 14.)

Si toda la totalidad de la SUNTELEIA se extiende por cuarenta afos, y todo el
TELOS fuesen los ultimos siete afios, entonces tenemos dos periodos, uno con treinta y
tres afios y otro con siete afios.

(b) LAS RESURRECCIONES.- Varias resurrecciones son referidas en el Nuevo
Testamento.

Estas tienen todas que ser divididas correctamente si queremos aprender la
verdad de la Palabra.

Igual que la Venida de Cristo, la Resurreccion fue siempre la esperanza del
pueblo de Dios.

Y esta resurreccion era dupla, y su esperanza constituida de una primera
resurreccion distinta de otra segunda (ver Salmos 69:15 y Daniel 12:2). Estas fueron
distinguidas como la de los “justos” y la de los “injustos” (Hechos 24:15), “vida” y
“condenacion” (Juan 5:29)

Y también fueron distinguidas en cuanto al orden en que se van a suceder y
tendran lugar.

Las dos se conectan con el Adviento: la primera siendo inmediatamente ANTES
de los mil afios, y la otra al final de los mil afios (Apocalipsis 20:4-6, 13)

Estas estan referidas por nuestro Sefior: y tanto sus tiempos como el orden de
cada una estdn muy claramente definidos y establecidos en 1* Corintios 15: 20-28.

Cristo las primicias ya levantado.

Después seran aquellos que seran levantados en su debido orden, en su debido
lugar: “Luego los que son de Cristo” en “la primera resurreccion” de Apocalipsis 20:5 y
6.

Entonces llegard “el fin” o el ultimo en el orden, al final de los mil afos (1?
Corintios 15:23, 24); cuando, después del juicio del gran trono blanco, Cristo entregue
el reino al Padre.

Pero en 1* Tesalonicenses 4 nos encontramos con una revelacion especial acerca
de otra resurreccion en el momento del Rapto. No debemos confundir esta, ni con la
“primera,” ni con la “segunda” resurreccion de Apocalipsis 20. Esas estdn ambas
conectadas con el Adviento, la primera, como vimos, inmediatamente ANTES de los mil

103




afios, y la otra inmediatamente DESPUES. AMBAS FUERON EL SUJETO DE LA
PROFECIA DEL ANTIGUO TESTAMENTO; mientras que la resurreccion de 1
Tesalonicenses 4:16 fue guardada en secreto, hasta que, por primera vez, se dio a
conocer en una revelacion especial “por la palabra del Sefor.” Esta formula siempre que
aparece, denota un anuncio profético especial y especifico. Ademas, no se denomina
como “Resurreccion”. La palabra no es un Nombre, sino un Verbo, y aunque la
traduccion castellana es “los muertos en Cristo resucitaran primero” el verbo griego se
deberia haber traducido por “levantaran,” como lo hacen otras traducciones (los muertos
en Cristo se levantaran primero); y la palabra “primero” nada tiene que ver con la
“primera resurreccion” de Apocalipsis 20:5 y 6; sino solamente con el hecho de que
seria la primera de dos cosas alli dichas; se menciona a una siguiendo de cerca a la otra.
Pero en 1* Tesalonicenses 4 se relatan dos eventos, no dos resurrecciones: PRIMERO
“Los muertos en Cristo seran levantados”: y SEGUNDO, Los que se encuentren vivos,
los que hallan quedado seran arrebatados juntamente con ellos para recibir al Sefior en
el aire; “y asi (de esta manera) estaremos siempre con el Sefior.”

Asi pues, el levantamiento revelado en 1* Tesalonicenses 4; aunque sea todavia
futura, en el momento de escribirlo, serd el gran acontecimiento que cerrara la Presente
Dispensacion e introducird la siguiente Dispensacion del Juicio.

Hay algunos que creen que, en Filipenses 3:11-14, tenemos una posterior
revelacion refiriéndose tanto a una mas temprana recogida de los Santos; como a la
esperanza de nuestra “mudanza” (vers. 14) sin pasar por la muerte; como la especial
esperanza de el “premio de nuestro llamamiento de Dios” (vers.14) Esto seria entonces,
o bien una expansion de, o una adicién a, lo que esta revelado en 1* Tesalonicenses 4
concerniente a todos aquellos que se encuentren vivos y permanezcan, o una revelacion
reciente de otro y tal vez mas temprano “llamamiento arriba.”

Por supuesto que no pensamos que tengamos alcanzado plenamente o agotado
las revelaciones de todo aquel maravilloso capitulo (Filipenses 3). Parecen estar
conectados especificamente con la gloriosa revelacion hecha posteriormente en Efesios
y Colosenses: y por tanto con el Misterio de Cristo y la Iglesia en Efesios 5.

Debemos cuestionarnos si 1* Tesalonicenses 4 y 1* Corintios 15 completaron
todo lo que Dios tenia entonces para revelar acerca de las riquezas de Su gloria: y si “el
premio de nuestro supremo llamamiento” no se podria referir a algo especial que Dios
haya sacado para incentivar a Pablo cuando se encontraba preso en Roma.

La EXANASTASIS de Filipenses 3:11 parce ciertamente ser algo que sobrepasa la
RESURRECCION revelada en la primera y mas temprana Escritura. Significa,
etimolégicamente, DE FUERA DE RESURRECCION, y seguida como esta por el
pronombre EK, Sacada de, apunta para algo muy diferente y especial.

La palabra no vuelve a aparecer en ninguna otra parte del Nuevo Testamento.
La utiliza Polibio con el sentido de ARREBATADOS, y por Estrabo con el sentido de
MIGRACION. En cualquiera de los casos fue algo por lo cual Pablo esperé y aguardé a
que llegase.

Puede que senale nuestra RECOGIDA (traducido. Arrebato) sin pasar por la
muerte, 0 un mas especial, maravilloso, y glorioso cambio, correspondiendo con 1*
Tesalonicenses 3:16, “recibidos arriba en gloria” refiriéndose solamente a los que
quedaran vivos y permanezcan.

(No es esto, nuestra RECOGIDA, algo que esperemos? ;/No es un gran y glorioso
cambio por el que esperar?

En cualquiera de los casos, una vez que una palabra especial de este tipo se usa
posteriormente, en Filipenses 3:11, ;Estaremos correctos si tomamos la conclusioén de

104




que nada diferente significa, y que no hay una posterior verdad mas para recibir o para
dividir correctamente?

Ciertamente tenemos varias resurrecciones reveladas: y estas resurrecciones
pertenecen todas al futuro, y todas tienen su debido orden, se hace imposible evitar
confusiones si las mezclamos a todas juntas y hacemos solamente una “resurreccion
general” en vez de “dividirlas correctamente” de acuerdo al “orden” en que Dios las ha
revelado.

(¢)LOS JUICIOS — Los credos de las iglesias no reconocen sino un solo juicio, al
que ellos denominan como el “juicio general,” asi como también creen y hablan
solamente de una “resurreccion general.” Sin embargo, en las Escrituras esta revelado
mas que un juicio; y todos pertenecen todavia al futuro. Pero, cada uno sucedera “en su
debido orden,” tiempo, y lugar (Eclesiastés 3:1, 17) :-

(1) 2* Corintios 5:10.- Primeramente, compareceran ante el BEMA de Cristo los
santos que sean levantados y transformados.

El TIEMPO para este acontecimiento es “el Dia de Cristo,” en el aire, en cuanto
sobre la tierra ese es el dia del Anticristo.

El LUGAR es en el BEMA de Cristo: Ese sera el estrado donde se repartiran los
premios y las recompensas; no el Tribunal desde donde se pronuncien juicios o
sentencias.

La RAZON por la cual“nosotros” apareceremos es para “recibir” recompensas
por “lo que hallamos hecho,” servicios prestados, y obras realizadas: asi como la
“corona de justicia” que el Juez justo dard en aquel dia. No “apareceremos” alli para
recibir condenacion (Romanos 8:1); sino para “recibir la alabanza de Dios” (1* Corintios
4:5): “no vendremos a condenacién” a causa de comportamientos o cosas similares
(Juan 5:24); porque los mas endebles, bajos y pobres hijos de Dios irdn a “aparecer” alli
habiendo sido ya JUZGADOS ANTERIORMENTE en la persona de su Substituto.

Las PERSONAS que estaran presentes ya se encontraran en la gloria y en la
perfeccion de sus cuerpos resucitados. Nosotros estamos, mismo aqui, y ahora, “en
Cristo;” y no seremos menos cuando seamos transformados y hechos a la imagen del
Cristo mismo. Ciertamente, “todos compareceremos delante del Bema de Cristo”
(Romanos 14: 9-13), pero compareceremos ya salvos: con y en nuestros cuerpos
resucitados y hechos de acuerdo al glorioso cuerpo de Cristo (Filipenses 3: 20, 21).

(2) Mateos 25: 31-46.- En este pasaje encontramos un juicio diferente.

El “TIEMPO” de este juicio serd “cuando el Hijo del Hombre venga...y se siente
en su trono de gloria y sean reunidas delante de él todas las naciones” (T4 ETHNE.)

Las personas seran las naciones. La palabra ETHNE se traduce NACIONES 64
veces, Y GENTILES 93 veces; PAGANOS, 5 veces, y GENTE, dos veces. En la King
James Version inglesa. Los Judios por tanto no se encontraran en este juicio, porque
ellos no estan “reconocidos entre las naciones” (Numeros 23:9); y la Iglesia de Dios no
estard incluida en ¢l porque su natura no tiene relacién alguna a Cristo como “el Hijo
del Hombre” como ya hemos visto y porque no vendra a pasar por juicio alguno (Juan
5:24. Romanos 8:1).

El LUGAR es “delante del trono de su gloria.” Estd muy claro que aquel trono
va a situarse en la tierra como esta sefialado en Isaias 34:1,2. Ezequiel 39:21. Joel 3:1,
2,11, 12.

105




EL FUNDAMENTO del juicio no sera ni en justicia, ni mucho menos en
santidad. No serd el fundamento ni de la gracia, o de la fe. Y de acuerdo a las obras,
tampoco sera en “las buenas obras” de una manera general, y como tales, sino
solamente una obra especifica, exactamente serd en la manera en que 7TRATARON a la
“hermandad” del Juez, los Judios. Esto solamente se pude referir a aquellas naciones
que se encuentren vivas para presentarse ante aquel Juez, y que tengan tratado o
maltratado a Su “hermandad.” Puesto que no hay ninguna palabra acerca de
resurreccion, y no conviene que la introduzcamos nosotros en un pasaje tan importante
cuando el Espiritu Santo la ha dejado de fuera tan escrupulosamente. Sin embargo hay
muchos que lo hacen asi, y ademads, con una extrana perversion la quieren retirar de
Apocalipsis 20: 4-6, en donde Dios la ha colocado con total énfasis de reiteracion.

La RECOMPENSA es peculiar. Es la entrada en “el Reino preparado DESDE la
fundacion del mundo.”

El como la Iglesia, que se encuentra “en Cristo” ANTES de la fundacion del
mundo (Efesios 1:4) pueda, “ocupar el Reino,” es un problema, que los que la colocan
asi deben solucionar lo mejor que puedan.

Este reino se encuentra “debajo de todos los cielos” (Salmos 115:16), sobre la
tierra, y antes del Milenio cuando aparezca con Sus santos angeles “a ejecutar el juicio”
( Zacarias 14:5. 2* Tesalonicenses 2:8. Judas 14).

Pero este juicio aun no sera ni total, ni final, porque después de los mil afios,
Satanas “sera suelto durante algiin tiempo,” para demostrar que el hombre sigue siendo
el mismo a pesar de todas las evidencias de la Gloria del reinado del Milenio.

Las naciones de los Gentiles se alistaran inmediatamente y se pondran al
servicio de de la bandera rebelde de Satanas; y seran todos a una aniquilados sin
rechistar, a través del especial juicio de “fuego de los cielos” (Apocalipsis 20 7-10).

(3) Apocalipsis 20: 11-15. Este es el gran escenario del juicio final.

En su TIEMPO, es inmediatamente después de los mil afios. Eso lo distingue de
todos los demas.

El cuanto a su LUGAR, se encuentra delante de “el gran trono blanco.”

Las PERSONAS que aparecen ante ¢l tienen que ser levantadas de la muerte para
este especial proposito. Esas personas vivieron antes de los mil afios, pero ellos “no
volvieron a vivir hasta que se cumplieron los mil afios” (vers. 4, 5). Aquellos que
murieron durante los mil afios deben también encontrarse alli, y nadie podra encontrarse
alli que no haya muerto. Esta es “la resurreccion de juicio” (Juan 5:29) o condenacion.

Aquellos que introducen la MUERTE entre las naciones vivientes en Mateos 25
no dudan en introducir la vida entre la muerte en Apocalipsis 20

Hemos por tanto visto que hay estos diversos juicios: y una vez que todos son
todavia futuro, tenemos que dividirlos correctamente en su orden, naturaleza, y caracter.

6 LA VERDAD Y LA ENSENANZA DEL ORDEN CANONICO TIENE QUE SER
DISTINGUIDA DE SU ORDEN HISTORICO Y CRONOLOGICO

Entendemos por orden Candnico el orden en el cual nos han llegado las
ensefianzas en el Canon de la Escritura. Este orden es mas o menos Divino, al menos en
lo que dice respecto al Antiguo Testamento; y respecto a las Epistolas Paulinas.

106




Por orden Cronoldgico e Historico entendemos el orden en el cual los libros
fueron escritos y sucedieron los eventos.

Estos dos no tienen por qué ser iguales en sus respectivas ensefianzas. Uno
puede ser DISPENSAL, y el otro EXPERIMENTAL.

Todas las “obras” de Dios son perfectas, y también todos Sus “caminos.” Todos
los individuos pueden ver Sus obras, pero El Mismo tiene que dar a conocer Sus propios
caminos; asi como sus escritos. (Salmos 103:7),

“Sus caminos notificé a Moisés,
Y a los hijos de Israel sus obras”

() EL TABERNACULO.-Cuando El ordend la construccion del tabernaculo
comenzd sus instrucciones con el Arca del Pacto (Exodo 25:10); después el
Propiciatorio (vers. 17); después la Mesa (vers. 23); después los Candelabros (vers. 31);
después el Tabernaculo (capitulo 26); después el Altar de la Ofrenda Encendida, y la
Puerta del Atrio (capitulo 27: 1, 9, 16). Pero este fue el orden HISTORICO, como fueron
dados los planos originalmente de parte de Dios. Comienza con y de El mismo. Sin
embargo, aquellos para quienes fueron dadas las instrucciones, y que se acercaron para
recibir sus beneficios y bendiciones, experimentalmente, comenzaron en el orden
contrario; por la Puerta del Atrio; y después sobre el lugar de la adoracion de Dios,
terminando con la comunién del Propiciatorio.

) LA OFRENDA ENCENDIDA.- Sucede lo mismo con las cuatro Grandes
Ofrendas (las Ofrendas por los Pecados y Transgresiones se reconoce como una sola).
Dios comienza (Levitico 1.) con la Ofrenda Encendida, empezando por el valor de la
ofrenda de Cristo en relacion a Si mismo; seguida de la Ofrenda de Comida (Levitico
2), la Ofrenda de Paz (Leviticos 3), la Ofrenda de Delitos y Pecados (Leviticos capitulos
4;y 5), hasta la mas profunda necesidad de su pueblo. Pero Su pueblo comenz6 con el
orden contrario, y pusieron primero la ofrenda de pecado, comenzando con el sentido
experimental de sus necesidades (Salmos 32:1,2).

(C).-LOS CUATRO EVANGELIOS.- Asi, también, igual que se requieren cuatro
Grandes Ofrendas para cubrir los varios aspectos de la muerte de Cristo, también asi, se
requieren cuatro relatos de Evangelio que cubran su vida aqui en la tierra, y seria tan
razonable intentar hacer de las cuatro Ofrendas una como intentar vanamente hacer
“armonizar” los cuatro Evangelios en uno; pensando que no hay ninguna “armonia”
dentro de ellos.

(d) - 1“SAMUEL.- Son bien conocidas las objeciones que han sido hechas contra
los textos del libro de Samuel porque los relatos no estan colocados por orden
Cronolégico. Pero ;Donde estd escrito que lo son? ;Y porqué tienen que ser asi
necesariamente?

Un escritor humano escribe su tema como bien le place; y después de desarrollar
su asunto hasta un cierto punto, puede volver atrds y desarrollar otro asunto y llevarlo
hasta el mismo punto .

O puede introducir un suceso posterior y colocarlo donde le plazca para dar un
cierto contraste enfatizdndolo, dejando al lector que descubra la razon por la cual lo hizo
asi, y por ese medio hace que la leccion se quede mas fija y segura en su mente.

107




Un autor humano, repetimos, lo puede hacer; pero el Espiritu Santo no debe
hacerlo asi, claro que no, sin que se levanten objeciones contra su Inspiracion, dicen
algunos!

Notablemente, este es el caso en 1* Samuel 16:1 hasta 18:30.

Aqui los comentadores no dudan de tachar el texto de corrupto, interpolado o
traspuesto; y lo acusan de contradicciones y discrepancias que estan puestas contra la
genuina autoridad de la Escritura.

Por qué no reconocer el hecho de que tenemos cuatro eventos o sucesos de los
cuales su orden Cronologico e Histdrico es el siguiente:

(1) 1* Samuel 16:1-13. El llamamiento de Dios a David.

(2) 1* Samuel 17:1 hasta 18:4. El llamamiento de Saul a David.
3) 1* Samuel 16: 14-23. La entrada de David en la casa de Saul.
(4) 1* Samuel 18:5-30. La salida de David de la casa de Saul.

Este es su orden histdrico; ;Por qué no puede el Espiritu Santo colocarlos en tal
orden que consiga llamar la atencion a Sus movimientos secretos los cuales moldan toda
la historia? ;Y porqué no podria Dios alternar DAVID y SAUL con el objetivo de
enfatizar la venida del espiritu a David, y la salida del espiritu de Saul? Para mostrarnos
esto se nos dan los cuatro eventos con su espiritual significado y ensefianza, de acuerdo
a lo siguiente:

ESTRUCTURA DE ORDEN CANONICO: 1°SAMUEL CAP. DE 16 a 18

Al 16: 1-13 El Llamamiento de Dios a DAVID. El Espiritu viene sobre EL
BJ 16 14-23. SAUL: El Espiritu se aparta de él.
A 17:1 a 18: 4 DAVID es llamado por Saul.
B| 18: 5-30. SAUL: El Espiritu se aparta de él.

Aqui, en vez de los salteados hechos histdricos y eventos esotéricos, hemos
llegado a la razdn esotérica para todas ellas. Con las cuales se explica el consejo de Dios
en entrelineas, quien habiendo desechado a Satl, le retira de ¢l Su espiritu

Con eso obtenemos una doble leccion; y retenemos la posterior sin perder la
primera.

Si comparamos el orden historico externo con la ensefianza espiritual e interna
nos damos cuenta de porqué en el cap. 16:14-23, donde el espiritu sale de Saul, se ha
retirado de su lugar cronologico, y se ha colocado en Yuxtaposicion cercana con 16:1-
13, en donde el espiritu viene sobre David.

() “LAS PALABRAS DE JEREMIAS.” Pocos libros han sufrido tanto con este
tratamiento que el del Profeta Jeremias.

Todos estamos de acuerdo en que los capitulos como nos han sido dados en la
Escritura no estan necesariamente dados en su orden Historico y Cronolégico.

Esto es tan evidente que no hay de €l insinuacion alguna dada en el texto. Atn el
hombre natural puede facilmente ordenar sus capitulos de acuerdo a su cronologia

Pero en este caso otra vez la ensefianza Experimental depende enteramente del
orden Canonico de los capitulos. Y el orden canonico solo puede ser visto a través de su
estructura:

La Profecia de Jeremias en su totalidad.

A | 1:1-3. Introduccion

108




B | 1:4-19. La comision dada a Jeremias.
C | del cap. 2 al 20. Profecias dirigidas a los Judios (Josias)
D | del cap. 21 al 35 Historia etc. (Joacin) Sin orden
cronologico.
E | Baruc. Su envio a Joaquin
D | de 37 a 45 Historia etc. (Sedequias) Por orden
cronologico.
C | del 46 al 51:64-. Profecias dirigidas a los Gentiles.
B | La comision de Jeremias acabada.
A | 53 Apéndice.

Por la estructura anterior se puede observar que es la historia conectada con
Joacin la que no se encuentra en su orden cronologico.

El miembro D se encuentra en contraste con el miembro D, y la historia de
SEDEQUIAS, se hace en orden cronoldgico, lo que enfatiza y nos llama la atencion
para el hecho de ser la historia de Joacin la que no se encuentre en orden cronologico

LY porqué serd? ;Quién fue este Joacin? ;No fue el mismo que cortd en pedazos
las palabras de Jehova con su cortaplumas? ;Por qué no puede ser contada su historia
hecha en pedazos con la pluma? ;Qué importa como se trate su historia? Note el
contraste entre este rey y el rey Josias. Josias, cuando fue encontrado el libro de la Ley y
el rey oy0 sus palabras, rasgd sus vestidos (2* Cronicas 34:14, 19, 21, 30) y se sometio a
¢l humildemente. Reind con honor, y cuando muri6 “lo sepultaron en los sepulcros de
sus padres. Y todo Jud4 y Jerusalén hicieron duelo por Josias.” (2* Crdnicas 35:24).

Por otro lado, Joacin, que se recusé a escuchar la palabra del SENOR, y la rasgo
en pedazos “en sepultura de asno sera enterrado, arrastrandole y echandole fuera de las
puertas de Jerusalén” ; y su cuerpo muerto fue “echado al calor del dia y al hielo de la
noche.” (de acuerdo a las profecias en Jeremias 22:18, 19 y 36:30).

Y, por si quedasen dudas sobre la razon de porqué no debe perderse la leccion
de esta profecia de Jeremias, y su ensefianza experimental ocultada y desfigurada,
vamos a ver la estructura de su porcion Canodnica que se relaciona con Joacin mas
cuidadosamente estudiada; y se podra apreciar debidamente su perfeccion

D (JEREMIAS. 21.-35.) La Historia Canénica en relacion a Joacin (No cronoldgica)

D | F | cap.21 Proclamacion de Derrota y de Cautividad.
G| 22-23:8. Promesa del RENUEVO.
H | 23:9 —a vers. 40 La Tempestad. Falsos Profetas. Afrenta.
J | cap.24 Figuras, Discriminacion. (Cautivos y Remanente.)
K |25:1-11. Tiempo: Setenta aios.
L |25: 12 a 38 Naciones (la copa)
M | 26 Proclamacion en el Atrio de la Casa de
Jehova.
L | 27 Naciones. (Coyundas, y Yugos)
K | 28 Tiempo: Dos afos.
J | cap. 29 Figuras. Discriminacion. (Cautivos y Remanente.)
H | caps. 30 y 31 La Tempestad. El Libro. Restauracion.
G | caps 32 y 33 Promesa del RENUEVO.
F | caps. 34 y 35 Proclamacion de Derrota y Cautividad.

109




(No se ve ahora porqué este, el orden Canonico, esta asi, tan perfectamente
construido? ;Y no se ve mejor y mas resaltada su ensefanza Experimental asi que
meramente en su orden Cronologico y Literario?

(f ) LAS EPISTOLAS PAULINAS.- En nuestro trabajo sobre las Epistolas a la
Iglesia hemos tratado la ensefianza experimental de su orden candnico: y hemos visto
que nos estan presentadas en el orden con el cual las estudiamos.

Dentro de ellas se encuentra el cumplimiento de la propia promesa del Sefior,
dada en Juan 16:12-15: “Aun tengo muchas cosas que deciros, pero ahora no las podéis
sobrellevar, pero cuando venga el espiritu de verdad, ¢l os guiard a toda la verdad;
porque no hablard de su propia cuenta, sino que hablara todo lo que oyere, y os hara
saber las cosas que habran de venir. El me glorificara; porque tomara de lo mio y os lo
haré saber.”

Eso quiere decir, que lo que el Sefior tenia para contarles entonces sus discipulos
no estarian capacitados para sobrellevarlo.

Cualquiera que sea la influencia de la palabra “sobrellevar,” el contraste se
centra sobre lo que no podian hacer “ahora,” en aquel tiempo, y lo que estarian
capacitados para hacer en algin momento posterior.

El Tiempo, por tanto, se introduce en la interpretacion de las palabras.

No podia haber doctrina hasta que los hechos hubiesen tenido lugar en donde
fuesen basados.

No podia haber Epistolas hasta que la historia de los Evangelios no hubiese sido
concluida.

No podia haber doctrina de Redencidon hasta que su sangre no hubiese sido
derramada; y que €I, igual que la semilla del trigo, no tuviera caido en tierra y muerto
(Juan 12:24).

“Los cosas de Cristo” fueron las doctrinas concernientes a ¢l y que fueron
posteriormente “tomadas” y reveladas a través del Espiritu Santo en las Epistolas
especialmente dirigidas a las iglesias como tales. Si no es asi, ;Donde, Como, y Cudndo
se ha cumplido esta promesa Divina? ;Donde nos ha guiado ¢l a “toda la verdad”?
(Donde tenemos que procurar esta verdad, si no en estas Epistolas que fueran escritas
cuando ¢l, el espiritu de verdad ya habia sido enviado?

Aquellos que negligencian la ensefianza de las Epistolas afrentan estas palabras
de Cristo. “No las pueden oir,” ni tan siquiera ahora. Se colocan a si mismos en una
Dispensacion que ya ha terminado, y se recusan a sobrellevar las palabras que ahora han
sido escritas y dichas para nuestro aprendizaje.

Muchos, gracias a Dios, estan obedeciendo a lo que se les ha revelado. Muchos
se estan regocijando en estas “cosas de Cristo” las cuales ha recibido el espiritu de
verdad, y ha ensefiado lo que Dios a hecho en Cristo en nosotros, y lo que ha hecho de
nosotros “en Cristo.” Muchos estan leyendo y estudiando las Epistolas que el espiritu de
verdad ha dirigido a las iglesias a través del Apodstol Pablo.

Ya hemos hablado de algunas Epistolas a la Dispersion en nuestro apartado que
trataba sobre la division correcta del sujeto principal; y vimos que las Epistolas de Pablo
deben ser separadas de aquellas otras Epistolas que no estan especificamente dirigidas a
la Iglesia de Dios.

110




Ahora vamos a centrarnos especialmente, por tanto, con

Las Epistolas Paulinas.

Junto con el grupo de Epistolas dirigidas a la Dispersion (1* y 2* Pedro, y
Santiago), existe otro grupo de Epistolas Generales (1%, 2%, y 3* de Juan y Judas); v,
ademas, otro grupo de Epistolas Paulinas.

Estos grupos, cualquiera que fuese su orden en los antiguos manuscritos
Griegos, estan siempre constituidos de las mismas Epistolas, y se encuentran asi
preservadas distintas y separadas de las otras.

En algunos Manuscritos, el grupo de la Dispersion se encuentra a seguir al libro
de Hechos; y es seguida del grupo de las Generales , y acaban con el grupo Paulino.

Dentro del grupo Paulino el orden de estas Epistolas varia en esta extension; las
Epistolas dirigidas a las iglesias (en las cuales incluimos Romanos y Efesios, aunque no
estén tan especificamente dirigidas) se encuentran siempre juntas, y en el orden en que
las tenemos en nuestras Biblias hoy en dia. No se ha encontrado ni un solo Manuscrito
Griego en el cual este orden varie. Sin embargo, en algunos Manuscritos, el orden de las
otras Epistolas Paulinas sufre variaciones; las Epistolas Pastorales algunas veces
preceden y otras estan después de la Epistola a los Hebreos. Nosotros creemos que el
lugar apropiado de Hebreos es al final, tanto canonica como cronologicamente, puesto
que acaba efectivamente el Judaismo y lo abandona completamente.

Muchos han observado la importancia de la época que marcé la Destruccion del
Templo en 70 D.C, y el gran impacto que ha debido suponer tanto para el Judaismo
como para el Cristianismo. Esta €poca es sefialada en el Nuevo Testamento por la
Epistola a los Hebreos, escrita en el afio 68 D.C.

En nuestro trabajo sobre Las Epistolas a la Iglesia hemos tratado solamente su
orden Candnico; pero su orden Cronoldgico no deja de tener su propia y directa
ensenanza.

El Espiritu Santo de Dios las ha preservado especialmente, y nos las ha dado a
nosotros en su orden Canonico, pues ese es el orden en que tenemos que aprender sus
verdades, las cuales son Experimentales, y son por tanto mas importantes para nuestra
vida espiritual.

Este orden Candnico es el siguiente:-

A 1|ROMANGOS. Doctrinal. Instruccion dogmatica. (en la que solo Pablo
escribe).
B | CORINTIOS. Reprobacion por errores practicos en las enseflanzas
de Romanos. (Pablo, Sostenes y Timoteo).
C | GALATAS. Correccidn por errores doctrinales en las ensefianzas
de Romanos. (Pablo y todos los hermanos).

A 2 | EFESIOS. Doctrinal. Instruccion Dogmatica (en la que solo Pablo

escribe).
B | FILIPENSES. Reprobacion por errores prdcticos en las ensefianzas
de Efesios. (Pablo y Timoteo).
C | COLOSENSES. Correccion por errores doctrinales en las
ensenanzas de Efesios (Pablo y Timoteo).

111




A 3| TESALONICENSES. Oraciones y accion de gracias por un modelo
de Iglesia, manifestando los frutos de las ensefianzas de Pablo en Hechos 17:1-3, en
santidad de vida y con celo misionero (Pablo, Silvano, y Timoteo).

Estas son las lecciones experimentales del orden Candnico.

Pero también tenemos que tener en cuenta igualmente el hecho del orden
Cronoldgico. Y de su propia y especial ensefianza para nosotros, que es Dispensacional.

Estas Epistolas no nos han sido dadas por este orden, porque la ensefianza
Dispensacional no es tan importante ni esencial para nuestra salvacion.

La verdad experimental, que es esencial, se nos garantiza por el orden Canonico
en que nos han llegado; pero las ensefianzas Dispensacionales de su orden Cronologico
deben ser exploradas, dividiéndolas correctamente de acuerdo a los tiempos en que
fueron respectivamente escritas.

Ambos ordenes son Divinos; y cada uno de ellos tiene sus distintas y separadas
ensefianzas.

Este elemento tiempo, a la hora de interpretar, nos recuerda que Pablo nuca llegd
a ver ninguno de los escritos de Juan! Ninguna de las iglesias a las que €l dirigié sus
Epistolas habia visto todavia el Evangelio de Juan! Este Evangelio, por tanto, no debe
ser esencial o necesario para que se entiendan las Epistolas, ni para la formacion de las
iglesias.

No sino pasados unos veinte afnos después de la muerte de Pablo fue Juan
inspirado a escribir. Cuan real debe de haber sido esa inspiracion para darnos aquellas
conversaciones como la del Sefior con Nicodemo, o la de la mujer Samaritana y otras en
las que el mismo Juan no habia estado presente, aunque ya fuese un discipulo en esa
altura.

Todo esto nos muestra que no estamos a leer revelaciones subsecuentes en
escritos previos. Aquel “todavia no” de Hebreos 2:8. y el “ahora no podéis” de Juan
16:12, deben ser considerados teniendo mucho peso a la hora de interpretar las
Escrituras de verdad; y, especialmente en las Epistolas de Pablo, si queremos “entender
las Escrituras.”

Las iglesias a las que se dirigié no podian errar a la hora de dividir las palabras
de verdad que recibieron. No podian mezclar los cuatro Evangelios con las Epistolas
que escribid estando preso. Los Tesalonicenses no podian confundir sus ensefanzas y
lecciones con las que se escribieron muy posteriormente a los Efesios, o a los Hebreos;
las cuales nunca habian visto.

Sin embargo nosotros ahora tenemos “Toda la Escritura” y por eso nuestra
responsabilidad es mas grande.

Si no dividimos correctamente “toda Escritura” de acuerdo a los tiempos,
cuando, y como fue escrita, sera imposible que seamos guiados a “toda verdad.”

Mismo cuando se pone en practica esta division de la Palabra de verdad de
acuerdo a su sujeto principal, ha habido negligencia en llevarlo a cabo plenamente con
respecto a su ensefianza dispensacional o cronoldgica.

Y por eso muy pocos han observado plenamente este importantisimo precepto, y
cumplido este gran requisito de la Palabra Divina, es del todo necesario que prestemos
atencion para realizarlo, con alguna mesura, aqui y ahora.

El orden Cronolégico, de acuerdo a las fechas en que fueron recibidas, es el
siguiente:-

1? Tesalonicenses 52 D.C. desde Corintia.

2 2 2

22 Tesalonicenses 53....7. ... o,

112




1* Corintios.......... 57....” ....desde Efeso (primavera)

2% Corintios.......... 57...7 7 e ” ... (otofo).
Galatas................ 57....”.....desde Corintia (invierno).
Romanos.............. 58 e R ”

HECHOS 28:25, 26 (62 D.C.).

Efesios.......cceeuee... 62 D.C. primavera. Desde la prision en Roma
Colosenses............. 62....” ....primavera. desde la prision en Roma
Filipenses............... 62....” ....otoflo desde la prision en Roma

1? Timoteo.............. 67....”.... desde Corintia

Tit0. e, 67 D.C. desde Corintia

22 Timoteo ............. 68 ...”... desde la Prisi6on en Roma.

Es evidente que no debemos leer dentro del libro de Hechos o de las primeras
Epistolas de Pablo aquello que le fue revelado y escribid posteriormente, mientras
estaba en la prision en Roma.

Hasta que no se dio Hechos 28. la oferta del reino hecha por Pedro en Hechos
3:19-21) todavia se encontraba vigente.

Esteban (33 D.C.) vio al Seor “en pie” (Hechos 7:55), pues todavia no se habia
“sentado” a la diestra del Padre (Hebreos 10:12, afio 68 D.C.).

Isaias 6 fue citado dos veces por Cristo como no estando atin cumplida, Mateos
13:15 (Marcos 4:12. Lucas 8:10) y Juan 12:40.

Solamente cuando se llega a Hechos 28:25 y 26, es que se le encarga a Pablo
que pronunciase la sentencia de la ceguera judicial, por tercera, y ultima vez.

Es evidente que nunca hasta después de Hechos 28, se podria haber hecho una
declaracion del Misterio. Hasta entonces no se podria haber dicho nada que fuese
incompatible con la posible aceptacion de la oferta de Pedro.

Suficiente hemos hablado ya sobre la totalidad de este sujeto de dividir
correctamente la verdad y la ensefianza Dispensacional para demostrar la importancia
de obedecer el precepto dentro de estas diversas particularidades.

113




2° PARTE: LAS PALABRAS

Notas preliminares

Habiendo considerado hasta aqui el estudio de la PALABRA como una unidad,
ahora vamos a estudiar las PALABRAS con las cuales se forma dicha unidad.

El Sefior Jesucristo no solamente dijo, “Yo les he dado Tu PALABRA” (Juan
17:14); sino también, “Yo les he dado las PALABRAS que Tu me distes” (vers.8).

En la primera de estas dos solemnes sentencias se utiliza Logos; y en la segunda
Rhéma.

La diferencia entre las dos es la siguiente: Logos, generalmente hablando, se
toma con el significado de una palabra formada por letras; y Rhéma, sobre un dicho
formado de palabras.

Es interesante que notemos que es con esta segunda conexion que el sefior
Jesucristo hablé acerca todo aquello que le fue dado por el Padre para que hablara: El
no hablo6 nada de, o proveniente de, si mismo.

Este gran y solemne hecho lo declard siete veces: asi que aquellos que acusan al
sefor de ignorancia en lo que dijo, o que sabiéndolo lo acomodan a ¢l mismo conforme
a la creencia tradicional popular, estdn dirigiendo sus acusaciones sobre Dios Mismo;
pues las palabras de Cristo fueron “No son mias, sino del Padre que me envid.”

Los “Altos” criticos, por tanto, que dicen que David no escribi6 el Salmos 110
lo que hacen realmente es llamar a “Dios mentiroso.”

Pero este no serd nuestro objetivo ahora, aunque seria insensato pasarlo por alto.

Acerca de la “Palabra” como una unidad, se refirio Cristo en su ultima oracion
al Padre como siendo “TUS PALABRAS”; y tanto el asunto, como las palabras con que
se forma, son las palabras que le dio el Padre para que hablara.

Tanto si son “dichos” como si son “palabras,” una revelacion, por escrito, no es
posible hacerla sino con palabras; de aqui se deduce la importancia que tiene estudiar,
no meramente la Palabra en su totalidad, sino también las mismas actuales palabras con
las cuales la recibimos.

Por supuesto que, cuando hablamos de las “palabras’ se debe tener en cuenta que
nos referimos a palabras Griegas y Hebreas; pues fueron estas, las lenguas originales, en
los cuales las palabras nos han sido dadas.

No podemos hacer responsable al Espiritu Santo por la via en que hombres
individuales han decidido traducir las palabras originales a sus lenguas respectivas.

Ha sido referido por el Arzobispo Whately que “la Biblia esta constituida en
Hebreo el Antiguo Testamento y en Griego el Nuevo Testamento; y que una traduccion
de ambos no deja de ser sino solamente una interpretacion de acuerdo a los mejores
juicios del traductor.”

Cada cual, sin duda, ha hecho lo mejor que ha podido, y han puesto su mejor
habilidad para llevar a cabo su obra.

Sin embargo, a menos que se hayan guiado de principios como los que fueron
considerados en la primera parte de este trabajo, sus mejores esfuerzos seran de muy

114




poco valor para nosotros; pues solo nos daran sus propios juicios y sus propios puntos
de vista.

Esos puntos de vista son, la mayor parte de las veces, basados en la tradicion. La
persona se acerca a trabajar el estudio de la Biblia con sus puntos de vista ya mas o
menos determinados. Esos puntos de vista derivan a su vez de lo que anteriormente ha
recibido de alguna otra persona igual que él. Puede suceder, tal vez, que lea y llegue
mas lejos de lo que otros han dicho antes que €I, pero la mayoria de las veces prefiere
mantenerse, mismo asi, mas o menos apegado a los puntos de vista tradicionales.

Llega a ser sorprendente, cuando realmente nos damos cuenta y examinamos
este tema detalladamente, cuando vemos la cantidad de creencias que nos han sido
delegadas “provenientes de las tradiciones de nuestros padres.” Cuan pocas derivan
efectivamente de nuestro estudio personal de la Palabra de Dios misma. Creemos
aquello que recibimos de los hombres; y luego hacemos verdaderos esfuerzos para
confirmarlo con la Biblia. Y cuando no somos capaces de encontrar la confirmacion que
estamos procurando, entonces decimos que estamos delante de lo que se llama una
“dificultad.” Sin embargo, la unica dificultad reside en nuestro entendimiento; no en la
Palabra de Dios. La dificultad verdaderamente se da cuando transportamos nuestro
propio punto de vista, y erramos al intentar conformar la Biblia con nuestras creencias.
Nunca se nos ocurre, por lo menos al principio, que tendremos que abandonar algunos
puntos de vista si queremos que la dificultad desaparezca.

Mismo que no se de la dificultad, y nuestro punto de vista esté de acuerdo
algunas veces con la Palabra de Dios, veremos que es mejor estudiar la Palabra de
verdad de nuevo, siempre serda mejor aprenderla otra vez directamente de las Escrituras.

Esto es lo que debemos hacer si deseamos verdaderamente tener provecho de la
Palabra y disfrutarla. Es mejor que la verdad nos mantenga a nosotros que nosotros
tener que mantener a la verdad. Las dos cosas son muy distintas.

Por eso es importante este tema que estamos tratando, como estudiar las
“PALABRAS que el Espiritu Santo ensefia” (1* Corintios 2:13.)

Con respecto a las palabras originales debemos considerarlas mas adelante.
Aunque, por un lado, esa consideracion deberia logicamente estar primero, pero, una
vez que escribimos para lectores castellanos, podemos muy bien dejar las palabras
Griegas y Hebreas para nuestra seccion sobre “El Uso de las Palabras Griegas” (Canon
II.), y “El Lugar de las Varias Lecturas” (Canon XII.), en donde daremos a nuestros
lectores castellanos todo aquello que sea esencial y que precisen saber.

Ahora estamos tratando con las palabras en la version Castellana, y nuestro
objetivo es ver hasta que punto concuerdan con las palabras en el original, sin que
tengamos que tener un previo conocimiento especifico de ese origen, es decir, hasta
donde puede un lector castellano, a través de observar ciertos principios, los cuales nos
proponemos exponer, encontrar por si mismo el significado del original, y descubrir el
pensamiento de Dios Mismo consigo.

Nuestra labor no es facil, porque generalmente, mientras estamos discerniendo
un principio particular, el pasaje en cuestion puede requerir la aplicacion de varios de
esos principios o Canones, para que podamos entenderlo apropiada y plenamente.

Queriamos por tanto pasar ahora a exponer nuestro primer gran principio: que el
significado de las palabras tiene que ser extraido del cuadro completo del pasaje, y no
hacer la interpretacion de un pasaje extraido de las palabras.

115




CANON 1

El Significado de las Palabras debe ser Extraido del Cuadro completo del Pasaje; y No el Cuadro
completo Extraido de las Palabras

1 “Interpretacion Privada” — Un pasaje que nos ofrece una buena ilustracion es 2*
Pedro 1:20: “Ninguna profecia de la Escritura es de interpretacion privada.”

Estas palabras, tomadas como son, no representarian ninguna dificultad a un
Catoélico Romano, porque le parece que concuerdan con la tradicion que ha recibido.
Pero si que presentan una grave dificultad a un Protestante que haya sido ensenado, y el
cual crea, que la palabra de Dios es para todos.

“Oid, cielos, y
escucha tu, tierra;
porque habla Jehova”

Estas palabras de Isaias 1:2 contienen el fundamento de lo que hemos dicho y
creemos; y por eso fue impreso este texto por los Reformadores sirviendo de titulo de
primera pagina en las ediciones mas antiguas de nuestras Biblias inglesas.

La cuestion que se presenta por si misma aqui es: {Como vamos a resolver esta
dificultad aparente?

Estamos estudiando las “Palabras,” y deseamos saber cudl es el significado de
estas dos palabras “privada,” e “interpretacion.”

Nuestro primer principio viene ahora en nuestro socorro: y ese principio afirma
que el significado de estas palabras debe ser extraido del cuadro total del pasaje en el
cual las encontramos. La aplicacion de nuestro primer Canon en este pasaje en
particular debe entenderse simplemente como un ejemplo de la forma con la cual debe
ser utilizado posteriormente para elucidar otros pasajes.

Cuando nos referimos al “Cuadro completo” queremos decir — De qué estd
hablando todo esto, el sujeto principal que estd siendo tratado, o del cual se esta
escribiendo. Eso es lo que siempre nos ofrece una llave para el entendimiento de las
palabras empleadas.

Esto no es exactamente lo mismo que “La Importancia del Contexto,” que forma
parte del tercer gran Principio o Canon de esta segunda parte, porque el Contexto tiene
que ver con la interpretacion y el sentido de un pasaje, en distincion del significado
actual de sus palabras por separado.

Si examinamos este pasaje en particular (2* Pedro 1:20) en donde se encuentran
nuestras palabras, encontramos que el versiculo forma parte de un vasto contexto en el
Cuadro completo el cual es, no lo que la Escritura significa, sino de donde proviene.

Esto se hace evidente a través de una lectura corrida de todo el pasaje. No existe
ninguna palabra acerca del significado, sino un trato significativo acerca del origen de la
profecia; ni una sola palabra acerca de su interpretacion, sino acerca de su proveniencia.

Por una mera apreciacion del pasaje se puede ver perfectamente que ese es el
Cuadro; y es retirado de la estructura, que es el tema del segundo gran principio que
deseamos exponer (ver Canon 2, posterior).

116




Esto es suficiente para colocarnos en la pista cierta y para deducir el significado
de las palabras “privada” e “interpretacion.” Y nuestro cometido, por tanto, es ver si
pueden tener un significado que pueda armonizarse con el cuadro general del pasaje.

De la palabra traducida por “privada” encontramos que es idios y que se utiliza
114 veces. Fuera de estas 114 veces vemos que casi siempre se traduce de si mismo, “sus
propias ovejas,” “sus propios siervos,” “su propia casa,” “su propia nacion,” etc.; pero
en ninguna se traduce “privada” salvo en este pasaje. Eso nos muestra que la traduccion
“privada” es suficientemente anormal como para ser tomada por sospechosa; y que seria
mas consistente traducirla de si propio (o literalmente por si mismo).

De la palabra traducida por “interpretacion” vemos que no ocurre en ninguna
otra parte; ni en el Nuevo Testamento ni en la Septaquinta. Es la griega epilusis. Aqui no
tenemos ninguna guia para encontrar su significado como la teniamos con la palabra
“privada.” Una vez que este nominal no se utiliza en ninguna otra parte tenemos que
recurrir al verbo epiluo, que esta formado por la preposicion epi, sobre, y luo, soltar, dar
rienda suelta. Vemos que Xenofon la utiliza como soltando a los perros dandole rienda suelta
tras la presa de caza. Otro escritor Griego la usa como Derramar abiertamente ideas en una
carta para hacer hincapié sobre un asunto. Por tanto su uso esta perfectamente claro. En
el Nuevo Testamento este verbo aparece solamente dos veces (Marcos 4:34 y Hechos
19:39). En Marcos 4:34 la version Reina y Varela la evidencia como declarar, pero
podria haberse también dado un significado mas amplio. Les habl6 publicamente “con
muchas parabolas como estas,” pero “a sus discipulos en particular,” les declaraba todo 1o
que decian y su verdadero significado; les mostraba los tesoros que guardaban; les daba
rienda suelta extendiendo su contenido a los ojos de sus discipulos.

En Hechos 19:39 la version castellana dice “Y si demandais alguna otra cosa, en
legitima asamblea se puede decidir (o dar a conocer).

Cualquiera de estos dos significados podran tener cabida aqui en 2* Pedro 1:20,
21, y se podrad ver como armoniza con el asunto que es el sujeto, o cuadro, de todo el
pasaje.

“Entendiendo primero esto: - que ninguna profecia de la Escritura mana de la
revelacion propia de alguno,

29 ¢¢ 99 ¢¢

(¢Por qué)
Porque nunca la profecia fue traida por voluntad humana —
(¢Como vino entonces?)
Sino que mana a través del espiritu santo (pneuma hagion), hombres hablaron de
parte de Dios”

De esta manera, las palabras se colocan en armonia con su cuadro completo; y
vemos la relacién que tienen, tanto con el origen como con la proveniencia de la Palabra
profética, y no con su significado o interpretacion.

2 “Los espiritus Encarcelados.” 1* Pedro 3:19 es otro de los pasajes que ha sido mal
interpretado y malentendido, porque ha sido tomado, no solamente fuera de su
Contexto, sino separado también de toda la cuestion anterior, es decir, de todo el cuadro
o tema del capitulo completo.

Este versiculo no se encuentra solo. No se trata de un reclamo luminoso que esté
colgado en una pared, sino que estd formado de palabras que Dios ha colocado en
inmediata conexidon con otras palabras, de las cuales depende para su correcto
entendimiento.

117




La pregunta que debemos hacernos, acerca de todo el capitulo, es esta: ;De qué
trata todo esto? ;Cual es el tema principal que esté a ser puesto en causa?

El pasaje mas cercano suyo comienza en el versiculo 18 con la palabra
“PORQUE.” “Porque también Cristo padecio, el justo por los injustos.” El versiculo 19
hace parte por tanto de una razon que ha sido dada para explicar o ilustrar algo que ha
sido dicho anteriormente. No se trata de un nuevo e independiente asunto que haya
aparecido ahora.

Por eso debemos preguntarnos, ;Qué es ese algo que ya ha sido dicho, y que ha
tenido que ser ilustrado asi, y explicado”

Se requiere solamente de un poco de cuidado y de sentido comun, lo que los
Traductores también han visto por si mismos, cuando colocaron al principio del capitulo
“Exhortacion a todos los hombres a la unidad y al amor, y a sufrir persecuciones.” (En la Biblia
Inglesa). Esto estd mas o menos correcto, pero no es todo. Leyendo la totalidad del
pasaje de hecho vemos que hay una exhortacién si sufrimos persecuciones, y
especialmente si esas persecuciones son debidas a “hacer el bien.” “Porque mejor es que
padezcais haciendo el bien, si la voluntad de Dios asi lo quiere, que haciendo el mal.” Este es el
cuadro. De esto es de lo que se trata. Este es el versiculo 17; y entonces, el versiculo 18
va dandonos la razon de por qué es mejor; “Porque.” Lo que sigue, debe ser interpretado
a través del sentido de este cuadro. Es para mostrarnos por qué es MEJOR “padecer
haciendo el bien.”

Ahora bien, cuando el versiculo 19 trata sobre “los espiritus encarcelados,” esta
expresion se ha tomado generalmente por si misma sin tener en cuenta su cuadro como
st se refiriese a personas que han muerto, y como si enseiase que después de la muerte
tienen “una segunda oportunidad.”

Pero la simple pregunta que nos surge es esta, ;Por qué motivo es ésta una razon, o
prueba, para el hecho de que sea “mejor padecer haciendo el bien que haciendo el mal™?

Si estas eran personas que estuviesen muertas, deben haber sido malhechores,
porque, si no lo fueron, no necesitarian de esa “segunda oportunidad.” Seria, entonces,
todo lo contrario: una escusa para hacer el mal, sabiendo que tenian esta esperanza mas en
que apoyarse.

Podemos ver de una vez por todas, que esta interpretacion que se le da
comunmente a este versiculo debe estar equivocada, puesto que es tan inconsecuente
como ilogica. No tiene conexion ni relacion con lo que va delante; y no toma en cuenta
la palabra “Porque,” la cual introduce esta declaracion.

Nosotros tenemos, por tanto, que procurar todavia una razon, por la cual sea
“mejor padecer haciendo el bien, que haciendo el mal.”

La razén dada es que Cristo sufrio haciendo el bien. Todo lo que hizo era
“justo.” El “padeci6 por los injustos,” para llevarnos a Dios. Eso fue “mejor.” Pero “fue
muerto en la carne.” ;Qué pasoé entonces? ;Cudndo viene la parte “mejor”? ;Qué
sucedio después? jAH! El tuvo una gloriosa resurreccion. El fue hecho “un espiritu
vivificante” (1* Corintios 15:45). “Siendo a la verdad muerto en la carne, pero
vivificado en espiritu.” El fue “vivificado” (o dado vida de nuevo) en espiritu.

(Qué puede significar vivificado? ;[Qué puede significar sino resurreccion?
(Como puede alguno estando muerto ser vivificado excepto por ser levantado de la
muerte?

Es la misma expresion que se utiliza en 1* de Corintios 15:45. “Se siembra
cuerpo animal (fisico o de alma), resucitara cuerpo espiritual” Asi también esta escrito:
El primer hombre Adén “fue hecho, o vino a ser alma viviente” “el postrer Adan, espiritu

118




vivificante.” ;Como sucedio esto? El versiculo siguiente pasa a explicar que se hizo en
resurreccion.

Pero aqui, en 1* Pedro 3. Hay algo més que resurreccion. Ademds de
resurreccion, también contiene la explicacion acerca de qué era aquello por lo que fue
“mejor” para Cristo haber padecido haciendo el bien.- También tuvo ademas un triunfo
glorioso. Fue con su cuerpo resucitado y se lo proclamo a “los espiritus encarcelados.”

“;Qué y quiénes pueden ser estos espiritus?” Para responder a esta pregunta
tenemos que ir un poco mas lejos. Pero no demasiado. El mismo Pedro se encarga
pasando unas paginas, en 2* Pedro 2:4, de hablarnos acerca de los dngeles que pecaron
en los dias de No¢, y que estdn ahora arrojados en el Tartarus y alli “entregados a
prisiones de oscuridad, para ser reservados al juicio.” - Y cuando vamos un poco mas
lejos, leyendo en Judas 6 (un contexto remoto) acerca del mismo hecho — el pecado y el
encarcelamiento de estos angeles; y cuando nos acordamos que los angeles son
espiritus, y que asi son denominados también en Hebreos 1:7 y 14, entonces no
podemos perdernos y dejar de comprender que el triunfo de Cristo fue tan grande, que
fue en su cuerpo resucitado, e hizo la proclamacion acerca de esto; y alcanzé todos los
limites de la creacion; hasta los mismos angeles que ahora se encuentran encarcelados
por su pecado.

Cualquiera se puede dar cuenta de que los versiculos 20 y 21 son una clausula
entre paréntesis, y que la expresion relativa “los que” al principio del versiculo 20
introduce una digresion o explicacion acerca de estos angeles, para decirnos cual fue el
pecado que estos angeles cometieron (“desobediencia”), y cuando se dio su pecado (“en
los dias de No¢”). Y habiendo llegado hasta “la resurreccion de Jesucristo” (al final de
la digresion), hasta el punto en el cual comenzamos en el versiculo 18, eso nos ha
llevado ahora al final del Triunfo, mas alla de la resurreccion; atn hasta la mismisima
ascension y exaltacion en gloria, “ a ¢l estan sujetos angeles, autoridades y potestades”
(versiculo 22). Aqui se encuentra inserido el triunfo. Aqui vemos la razon del “Porque”
del versiculo 18 ;Si! De hecho es “mejor padecer haciendo el bien, que haciendo el
mal.” Fue mucho “mejor” para Cristo, el justo; y sera mejor para nosotros también. A
nosotros también nos espera una resurreccion. Si somos juzgados (de acuerdo a la
voluntad de los hombres) y puestos a muerte en la carne, eso solamente servird para que
podamos vivir de nuevo en resurreccion (de acuerdo a la voluntad de Dios) en nuestros
cuerpos espirituales, como sucedid con Cristo. Este es el argumento de 1* Pedro 4:6.
Con esa bendita esperanza les fue proclamado el Evangelio a aquellos que ahora estan
muertos. Eso es por lo que también se nos predica a nosotros; para mostrarnos por qué
es “mejor padecer haciendo el bien.”

Si nos preguntamos, por qué les tuvo que ser esto proclamado a esos “espiritus
encarcelados”, solamente tenemos que seguir la conclusion dada en ambos contextos, el
mas cercano y el mas remoto.

Estos angeles tomaron parte en el gigantesco complot para corromper y destruir
a toda la raza humana. La naturaleza de su pecado se ve claramente en Judas 6. El tiempo
en que se dio también se nos muestra en 2° Pedro 2:4, 5, y aqui, en 1* Pedro 3:20. El
objetivo que perseguian lo encontramos en Génesis 6. Destruir la gran promesa y
profecia que provenia desde Génesis 3:15, que “la semilla de la mujer” vendria al
mundo, y heriria finalmente la cabeza de la Vieja Serpiente.

El objetivo de Satanas, por tanto, era frustrar estos consejos de Dios.

Una vez que todavia no se habian dado las indicaciones acerca de la linea por la
cual “la semilla de la mujer” vendria al mundo, su primer intento fue corromper y
destruir la totalidad de la raza humana. Esto lo intento llevar a cabo como se describe en
Génesis 6, y en Judas 6. “Los hijos de Dios” eran angeles; “los angeles que pecaron.”

119




Todos los seres que son una creacion directa de Dios son denominados sus “hijos.”
Adan fue “un hijo de Dios” (Génesis 5:1. Lucas 3:38). No asi nosotros. Por naturaleza
nosotros somos hijos de Addn nacidos a su semejanza (Génesis 5:3). La nueva
naturaleza en nosotros nos hace “hijos de Dios,” porque esa es una nueva creacion
proveniente del acto de Dios. En el Antiguo Testamento la expresion tiene siempre este
significado. Antes que Adan fuese creado “cuando alababan todas las estrellas del alba,
y se regocijaban todos los hijos de Dios” (Job 38:7). Un angel fue enviado para cerrarle
la boca a los leones (Daniel 6:22), asi como otro fue enviado para libertar del horno de
fuego a los siervos de Jehova; éste angel es denominado “un hijo de Dios”.

No se pueden referir (en Génesis 6) a la simiente de Set, como generalmente se
ha ensefiado, porque se contrasta con “las hijas de los HOMBRES”; lo cual nos muestra
que son de una naturaleza diferente.

Sabemos por Génesis 6 cuan cerca estuvo de tener éxito este complot; cuan
corrupta llego a estar toda la tierra (Génesis 6:11, 12).

Todos, excepto la familia de Noé, fueron infectados y manchados con esta
siniestra e impia degeneracion denominada “Nephilim.” Noé era tamim, “sin mancha,”
como se traduce la palabra “perfecto” (vers. 9) en todas las demads partes donde aparece.
Todos tuvieron que ser destruidos por el Diluvio; pero los angeles que pecaron se
encuentran “reservados” “encadenados” y “encarcelados” (1* Pedro 3:19. 2 Pedro 2:4.
Judas 6), para ser juzgados en un dia todavia futuro.

El deseo de Satdn era corromper, y asegurar la destruccion de toda la raza
humana. Y su complot hubiera tenido éxito de no haberse interpuesto el juicio Divino
directamente.

“La simiente de la mujer” por fin vino al mundo. Se cumplio la Palabra de Dios;
y ahora, aunque su calcanar ha sido herido, y sufrié y murid, ain asi Dios lo ha
levantado de los muertos, ahora la cabeza de Satands serd a su debido tiempo
aniquilada.

Este glorioso triunfo tuvo que ser proclamado. Todos aquellos angeles que
hicieron parte en aquel horrible complot tenian que saber que los designios de Satanas,
su maestro y sefior, habia fracasado. Esa fue la razén de por qué Cristo, habiendo sido
levantado de los muertos, fue y les proclamo su glorioso triunfo.

Esto es por lo que es “mejor padecer haciendo el bien, que haciendo el mal. PORQUE
Cristo también sufrié” (haciendo el bien), “el justo por los injustos.” Y, eso fue “mejor”
para él; porque triunfdé gloriosamente: y también fue “mejor” para nosotros; porque
debido a ello también nosotros fuimos salvos eternamente.

No salvos meramente a través de juicio (como muestra la digresion); no salvos
por medio de agua material; sino por el “sufrimiento” de aquel perfecto sacrificio, a
través del cual los que han sido hechos cercanos han sido “perfeccionados en cuanto a la
conciencia” (Hebreos 9:9. Y 10:1), y se les ha ofrecido “la respuesta de una buena
conciencia ante Dios” (1* Pedro 3:21).

Hemos visto, pues, como el cuadro (o el tema principal) de todo el pasaje nos
determina el sentido por el cual vamos a entender las palabras que en €l se emplean; y
vemos también como éste es el tnico sentido que le da coherencia y consistencia a todo
el argumento.

Y ademas, asi, el cuadro de este pasaje esta en armonia con el cuadro completo de la
Epistola. Vemos y se nos ha mostrado de principio a fin cémo es “mejor padecer
haciendo el bien que haciendo el mal.”

En el capitulo 1:7 la prueba de nuestra fe es para ser hallada en alabanza, gloria
y honra cuando sea manifestado Jesucristo.

120




En el capitulo 1:11 el tema de la profecia era que, a los sufrimientos de Cristo, le
siguieron las glorias.

En el cap. 1:19-21, Cuando acab¢ el sufrimiento de Cristo, y fue derramada la
“preciosa sangre”, Dios “le resucitod de los muertos y le dio gloria.”

En el cap. 2:20 se les cuestiona, “Qué gloria es, si pecando sois abofeteados, y
lo soportdis? - Pero si haciendo lo bueno sufris, y lo soportais, esto ciertamente es
aprobado delante de Dios.

En el cap. 2:21-24 El ejemplo de Cristo sirve para probar esto mismo. El suftid
haciendo el bien, y cuando muri6 encomendé su espiritu a Aquel que juzga justamente
(2:23; compare con Lucas 23:46). Y todo esto se cumpli6 para que nosotros, habiendo
muerto a los pecados, podamos vivir de nuevo para la justicia, con una nueva vida aqui
y ahora, y en la vida de resurreccion que nos dara el Juez justo en aquel dia (2* Timoteo
4:8).

En el cap. 4:6. aunque de hecho puedan ser juzgados de acuerdo a la voluntad de
los hombres, en la carne; puedan vivir de nuevo en una vida resucitada de acuerdo a la
voluntad de Dios, en sus cuerpos espirituales.

En el cap. 4:13 se les exhorta a regocijarse una vez que eran participantes de los
padecimientos de Cristo, porque también se gozaran con gran alegria cuando la gloria de
Cristo sea revelada.

En el cap. 4:19 si sufrian, y este sufrimiento era de acuerdo a la voluntad de
Dios, debian encomendarse (haciendo el bien) al Dios fiel creador, que era capaz de
volverlos a crear en resurreccion.

En el cap. 5:1 el mismo Pedro fue un testigo de esta gran verdad, puesto que
habia sido un testigo de los padecimientos de Cristo, y seria también participante de su
gloria cuando venga a manifestarse.

Finalmente, en el capitulo 5:10, se les recuerda que aunque tengan que “padecer
por un poco de tiempo,” aun asi, también el Dios de toda gracia los habia llamado a su
gloria.

No pueden caber dudas, por tanto, acerca de cudl es el cuadro de la totalidad de la
Epistola; ni puede haber ninguna duda en el caso del cuadro del pasaje particular (cap.
3:18-22), donde la resurreccion, ascension, y glorificacion de Cristo a seguir a sus
sufrimientos, prueba que fue “mejor padecer haciendo el bien que haciendo el mal.” Fue
un triunfo. Y, un triunfo tan grande, que fue y se lo proclam6 a los espiritus
encarcelados en el Tartarus, para mostrarles que todo este triunfo sucedio a pesar del
Satanico complot referido y registrado en Génesis 6, y en el cual ellos habian puesto tan
gran empefio y tenian tan grande culpa, y tan enorme condenacion. Este es el triunfo de
Colosenses 2:14, 15.

3 Testamento y Pacto.- Hebreos 9:15-23 nos aporta otro ejemplo, mostrando cémo
el cuadro completo de un pasaje nos ofrecera el significado de la palabra Pacto.

En la version que estudiamos Reina y Varela es verdaderamente inconsistente,
porque mientras que en el versiculo 15 se traduce dos veces como “pacto” y en los
versiculos 16 y 17 otras dos veces se hace con “testamento”; luego, en los versiculos 18
y 20 se vuelve nuevamente a traducir como “pacto.”

Toda esta confusion nos llama mucho nuestra atencion, y nos muestra que hay
algo, aqui, que necesita una explicacion. Los comentarios que nos ofrecen los Revisores
dicen que ellos estaban perfectamente conscientes de esta inconsistencia: puesto que en
contra de cada una de las ocurrencias de la palabra en cuestion ellos anotaron en sus
margenes:

121




’

“Lamisma palabra griega significa tanto pacto como testamento.’

Esta declaracion puede que sea verdad acerca de los autores cldsicos griegos,
pero este pasaje se encuentra en la Palabra de Dios. Los escritores griegos no sabian
nada acerca de los pactos de Dios con No¢ y con Abraham, e Israel y David. Aqui, es
totalmente una cuestion de saber cudl es el tema o cuadro completo del pasaje. ;De qué
esta tratando todo esto? Esa es la pregunta que debemos hacernos. Y si miramos la
totalidad del pasaje desde el versiculo 15 hasta el 23, nos damos cuenta rapidamente que
el tema principal es el contraste entre el NUEVO Pacto (vers.15), y el Pacto ANTIGUO
(verss.19-22).

Esto deberia asentar la cuestion de una vez por todas. No tenemos el derecho de
cambiar el tema por nuestro libre albedrio alternandolo en unos pocos versiculos. Es un
asunto serio que nos trae graves consecuencias. Aqui, haciendo eso, se le ha cambiado
claramente el cuadro completo, y afecta a la traduccion de todo el pasaje.

En el versiculo 17 epi nekrosis se traduce en algunas versiones por “después de
que los hombres mueren,” mientras que en la version que estudiamos se hace “con la
muerte.” Pero los Revisores de nuevo le colocan en su margen “Gr. donde existe muerte.”
Esto demuestra que, habiendo cambiado el tema los Revisores, luego son obligados a
violar la traduccién, y a dejar de fuera de plano el significado del griego. Las notas
marginales son una confesion de lo que decimos.

En otras palabras, las versiones se ven obligadas a adaptar su traduccion de las
palabras para poder acoplar alli el nuevo sujeto que han introducido

Ho diathemenos significa el escogido, y aqui, el sacrificio escogido, a través del cual
todos los pactos tienen que ser hechos. Es masculino en Género para que tenga
concordancia, no con la palabra griega thusia, sacrificio, sino con la idea hebrea (zabach,
sacrificio, que es masculina).

La palabra diathemenos es el participio de diathemi, escoger (ver Lucas 22:29. Hechos
3:25. Hebreos 8:10 y Hebreos 10:16; los unicos lugares donde aparece); y se usa
especificamente para hacer un pacto (Hebreos 8:10y 10:16).

Ya hemos visto lo suficientemente para capacitarnos ahora a darle a las palabras
su verdadero significado y fuerza de acuerdo al cuadro completo; y no estamos
obligados a tener que adaptarlos a un tema o sujeto diferente.

El cuadro de Hebreos 9:15-23 es el mismo que el de Exodo 24:5-8, el cual
describe la elaboracion de pacto antiguo.

“Porque donde hay (es hecho, el) pacto es necesario que intervenga la muerte del
testador (sacrificio): porque el pacto (solamente) con la muerte (victima o sacrificio) se
confirma; pues no es valido entre tanto que el testador (sacrificio) vive.”

La mudanza que se hace del cuadro en las revisiones precisan de la afiadidura
“hombres” — acerca de los cuales no se habla ni una “jota” en el griego. Todo esto tiene
que ver con pactos y con sacrificios.

4 Otro ejemplo con un caracter diferente se encuentra en Génesis 24:63: “Y habia
salido Isaac a meditar al campo a la hora de la tarde.”

Este es un caso en el cual el contexto debe ofrecernos el significado de la palabra
stiach, que se traduce por “meditar,” “y, orar” en el margen de pagina.

Esta claro que los traductores estan perplejos. Algunas versiones usan “meditar,”
la Siriaca utiliza “dar un paseo.” Gesenius nos sugiere ir de un lado a otro en el campo
(para pastorear el ganado)! Nosotros sostenemos la traduccion “meditar” de la Vulgata
“ad meditandum.”

122




Pero aunque se garantice que la palabra “meditar” seria valida. ;Habria algo que
nos mostrase qué tipo de meditacion seria aquella?

Esta claro que el capitulo 24 atn siendo tan largo como es, no es mas que una
digresion o explicacion introducida para decirnos cudl era la mision de Eliezer, procurar
una esposa para Isaac.

Lo ultimo que ocurri6, inmediatamente antes de esta mision fue el entierro de
Sara, la madre de Isaac (Génesis 23:19).

La siguiente cosa que leemos acerca de Isaac es su ida al campo para meditar. Lo
que sigue inmediatamente después es la recepcion a Rebeca: “Y la trajo Isaac a la tienda
de su madre Sara, y tom6 a Rebeca por mujer, y la amd; y se consolo Isaac después de
la muerte de su madre.” (cap.24:67).

(No hay nada en este contexto que nos muestre cudl es el significado de esta
palabra traducida por “meditar”?

Por supuesto que si. Y ademas podiamos recurrir también al Léxico
Concordancia. Alli vemos como se utiliza en conexiéon con agobio. Salmos 44:25 (26),
“Nuestra alma esta agobiada hasta el polvo.” Lamentaciones 3:20, “mi alma esta abatida
dentro de mi”

(Por qué fue confortado Isaac después de la muerte de su madre? La consolacion
es para los que se encuentran abatidos, agobiados. Por eso Isaac se encontraba todavia
abatido con la muerte de su madre; y se fue al campo para estar solo, y para consolar su
sufrimiento.

No fue al campo para orar o porque tuviera que solucionar algiin problema; sino
para procurar algiin confort y descanso.

5.”El dia del Serior.” Apocalipsis 1:10.- Aqui, la totalidad del cuadro en el que
encontramos estas palabras concierne a juicio. Los nueve versiculos que preceden
anteriormente nos llevan a pensar asi, y todo el tema subsecuente del libro tiene que ver
con la venida del Sefior en juicio.

Esto no tiene nada que ver con un dia de semana, asi como tampoco tiene que ver
nada con ninglin dia del mes; sino que tiene que ver con “el Dia del Sefior.”

Asi, con ese significado, la expresion no solamente estd de acuerdo con el cuadro
del libro, sino que, ademas, todos los acontecimientos conocidos del caso, pueden ser
comprobados y examinados.

123




CANON 2

El Cuadro completo de un Pasaje Puede Ser Mejor Descubierto a través de su Estructura
1 INTRODUCCION: LA HISTORIA E IMPORTANCIA DEL TEMA O SUJETO.

Toda Palabra de Dios es pura; y Sus palabras, asi como todas Sus obras, son
perfectas. Perfecta en orden, perfecta en verdad, perfecta en el uso de los niimeros,
perfecta en estructura.

“Grandes son las obras de Jehova, buscadas de todos los que las quieren” (Salmos
111:2).

Aquellos que procuran Sus obras siempre encuentran tesoros maravillosos; y solo
ven perfeccion, Tanto da si las revela el telescopio como el microscopio. Con ninguno
de ellos se termina de ver todas sus maravillas. Ambos son solamente relativos, y
limitados a la capacidad del punto de vista humano.

Lo mismo sucede con la mas maravillosas de Sus obras — Su PALABRA. Sea cual
sea el poder humano intelectual que apliquemos, siempre llegamos a la conclusion de
que solamente sabemos “en parte” (1* Corintios 13:9). Si perseguimos cualquiera de sus
hilos conductores de verdad, hasta ir tan lejos como la mente humana alcance, nos
deparamos siempre con un muro duro como el diamante, que no podemos sobrepasar,
penetrar, ni rodear; y tenemos que volvernos sorprendidos, y sabiendo solemnemente
que de hecho solo sabemos “en parte.”

Por eso no nos sorprende encontrarnos perfeccion literaria al mismo tiempo que
perfeccion espiritual verdadera.

La correspondencia entre lineas paralelas debe haber sido visible atn
superficialmente a cualquiera que cuidadosamente observase las Escrituras aunque sea
solo en sus composiciones literarias.

Josefo, Philo Judaeus, Origen, Eusebio, Jerome, Isidoro, entre los Antiguos,
profesaron haber descubierto métrica en el Hebreo original. Les siguieron otros entre los
escolares modernos, algunos de los cuales concordaron con ellos, mientras que otros
los refutaron.

Sin tener en cuenta el libro del Obispo Lowth: Larger and Shorter Confutacion,
donde nos dice que todo esfuerzo que se haga para descubrir las rimas y métricas que
caracterizan a la poesia comun debe ser infructifera, algunos pocos escritores han
seguido perseverando en este cometido hasta el dia de hoy.

“El Obispo Lowth fue el primero a poner la totalidad del tema sobre una mejor y
segura fundacion; reduciendo el caos de los escritores medievales con algo parecido a
orden. Su trabajo se bas6 en uno o dos trabajos que anteriormente le precedieron, y que
habian cimentado las fundaciones sobre las que €l edificd con tal impacto que paso a ser
universalmente reconocido y titulado como la mas clasica y principal autoridad en estas
materias.”

Pero, como ya hemos dicho, el Obispo Lowth lo que hizo fue edificar por encima
de los fundamentos instaurados por otros.

Abravanel, un maestro Judio del siglo quince, y Azariah de Rossi en el dieciséis,
fueron los primeros en demostrar e ilustrar el fendmeno exhibido en las Lineas Paralelas
de la Escritura Santa.

Azariah de Rossi publico, en 1.574-5, en Mantua, su aclamada obra que ¢l
denominé Meor Enayim, o, La Luz de los Ojos. Fue un trabajo remarcable y casi una

124




enciclopedia de literatura biblica en si misma. Algunos de sus capitulos han sido
traducidos y publicados separadamente, en Latin y en Ingles. Uno de esos capitulos
(cap. 60) fue suficiente para despertarle el entusiasmo al Obispo Lowth; y lo tradujo en
su Disertaciones Preliminares para su grande obra posterior, su traduccion de Isaias
(Londres, 1.835). Pero, antes de eso, Lowth ya habia empleado la maravillosa obra de
Rossi con el mismo proposito en 1753, cuando publicé su Preleccion sobre la Poesia Sagrada
de los Hebreos. Esta obra origind una enorme sensacion en el mundo biblico, y en muy
poco tiempo alcanzd una enorme fama por toda Europa.

Meanwhile Christian Schoettgen (nacido en 1687) habia publicado en 1733-42 su
Horae Hebraicae et Talmudicae (2 volimenes), en Dresden y en Liepzig; No nos parece que
el Obispo Lowth haya conocido esta obra, puesto que se le anticipa, y al principio de su
libro “Exergasia Sacra” establece la misma doctrina que mantiene Lowth para prueba y
elucidacion. Schoettgens establece diez canones, y los ilustra con tres ejemplos cada
uno.

El Obispo Jebb (nacido en 17775 en Drogheda) publico su Literatura Sagrada en
Londress, 1820: y, hasta que Thomas Boys comenzo a escribir en 1824, la obra de Jebb
se mantuvo como la eminencia maxima en la materia. Fue una antevision de la obra de
Lowth y “una aplicacién de los principios asi revistos” para la ilustracion del Nuevo
Testamento.

Pero ambas obras, tanto la del Obispo Lowth como la de Jeff, estan casi totalmente
confinadas a las correspondencias verbales en lineas paralelas; y nunca fueron mas alla
de cortas estrofas; y, mismo asi, no se ve nada nuevo, solo que lo que Lowth denomina
“paralelismo,” Jeff lo llama “Sacred Composition.”

Estaba reservado para Thomas Boys elevar toda la materia junta a un grado
superior, y exponer el paralelismo literario entre palabras'y lineas,; y desarrollarlo dentro
de la correspondencia entre el sujeto o tema y la verdad de la Palabra Divina.

En 1824 Thomas Boys sigui6 al Obispo Jebb publicando su Tdctica Sacra, y en 1827-
30 su Llave para el Libro de los Salmos.

Mientras que los sucesivos trabajos de los Obispos Lowth y Jebb fueron siendo
recibidos de una manera general y con mucho entusiasmo, las obras de Thomas Boys no
solamente tuvieron que enfrentar mucha oposicion, sino que, ademads, hoy en dia son
practicamente desconocidas para los estudiantes Biblicos. Si ha sido porque sus obras
aportan grandes y maravillosas evidencias acerca de lo sobrenatural y milagroso en el
interior de la Palabra de Dios, por lo que sea albo de los ataques dirigidos por los
enemigos de esta Palabra (tanto satdnicos como humanos), solamente Dios lo sabe. Pero
eso es lo que ha sucedido.

El Obispo Jebb, sin embargo, estamos gratos de poder decir, en la Segunda
Edicion de su Literatura Sagrada, (1831), hace un reconocimiento de la obra de Boy's en
una nota anexa en la pagina 74. Y dice asi, “Desde la publicacion de Literatura Sagrada
esta peculiaridad que muestra la composicion ha sido larga y felizmente ilustrada, en su
Tactica Sacra, por el Reverendo Thomas Boys.”

En 1851 Richard Baillie Roe hizo un verdadero esfuerzo para recuperar el tema
publicando Un Arreglo Analitico de las Santas Escrituras de acuerdo con los principios
desarrollados bajo el titulo de Paralelismo en los escritos del Obispo Lwoth, Obispo Jebb, y el
Reverendo Thomas Boys.

Esta obra parece haber compartido de la misma fatalidad de todas las anteriores.
El libro de Roe nos ofrece tanto de mucho como de muy poco. Nos ofrece mucho
analisis seco, y al mismo tiempo muy poco de la finalidad para la cual se hizo. Y
ademds, no es tan perfecto por haberse alejado de la sencillez de Boys; y sirve

125




solamente para complicar el tema o sujeto a base de adicionarle demasiadas
arbitrariedades en sus arreglos. Se podria decir del método de Roe, que lo que tiene de
verdad no es nada de nuevo; y lo que tiene de nuevo no esta bien acabado.

Tal y como estan las cosas ahora, vemos que este tema todavia no ha sido
alcanzado ni comprendido por los estudiantes de la Biblia; o entonces, hay algo dentro
de este tema que nos ensefia muy claramente la Inspiracion y el Origen y la Autoridad
Divina de la Palabra de Dios; y que hay poderes espirituales, operando con la
humanidad, cuyo gran objetivo es anular y dejar sin efecto la Palabra de Dios (Efesios
6:12y 17)

Aun asi, podemos decir que, jamas ha habido un poder tan grande depositado en
nuestras manos fuera de esta Palabra, la cual es “la espada del Espiritu”; Ella misma nos
ofrece una mas clara y mas comprensible vision del cuadro de las Escrituras, que la
mayor parte de aprendices con sus elaborados comentarios nos puedan alguna vez
ofrecer; y es también poderosa para derribar todas las dudas doctrinales, y las criticas
cuestiones.

Por via de su significado el estudiante es guiado a toda verdad, y a reflexiones que,
sin entenderla, nunca se le podrian haber ocurrido a ¢él. Y no serd de mas decir que hasta
que las Correspondencias de la Estructura Biblica no sean debidamente reconocidas
jamas vamos a tener una traduccion correcta o una verdadera interpretacion de muchos
pasajes que se encuentran hasta el dia de hoy en tinieblas y confusion en todas nuestras
Versiones.

Predicando acerca de otro asunto, el Obispo Lowth verdadera y fidedignamente
observo que “Le placié a Dios, en su insondable sabiduria, soportar el progreso de la
Reforma y pararla a medio camino, y los efectos que traia consigo se quedaron debilitados
a través de muchas infelices divisiones hechas entre los reformadores.”

Lo mismo se podria decir de la Ley de las Correspondencias en la Estructura de la
Palabra de Dios, tan maravillosamente descubierta y desarrollada; y, sin embargo,
necesitando todavia hoy en dia casi de ser redescubierta, y para ser verdaderamente
desarrollada en su aplicacion a la totalidad de la Palabra de verdad.

Partes de la Palabra, todavia permanecen todavia por explorar, estdn siendo
negligentemente pasadas por alto sin dedicarles trabajo ni dinero. Seria bueno que con
mucho celo pudiese ser aplicado en el interés de este gran tema.

II. LOS PRINCIPIOS QUE GOBIERNAN LA ESTRUCTURA DE LA ESCRITURA

Habiendo referido ya demasiadas cosas acerca de la Historia y de la Importancia de
la Estructura de la Escritura, se hace necesario ahora que presentemos un sumario y una
descripcion sobre la misma dentro de algun tipo de orden mas o menos completo.

No nos proponemos deambular a través de todas las Divisiones y Subdivisiones que
hayan sido sugeridas o puestas en evidencia en conexion con el Paralelismo en relacion
a las Lineas. Nuestro objetivo general serd entender la Palabra de verdad; y nuestra meta
principal serd considerar como podemos, a través de su significado, llegar al cuadro
completo o sujeto de un pasaje en particular.

Las leyes que gobiernan este Paralelismo de lineas las expondremos tan brevemente
como nos permita su consistencia y claridad. Los principios fundamentales son los
siguientes:-

Las Lineas Paralelas son:-

126




(1) COGNITIVAS o GRADUALES, donde la misma idea se expresa en términos
diferentes o progresivos:-

“Procurad a Jehovd, mientras puede ser hallado,
Llamadle en tanto que esté cercano. - (Isaias 55:6)

(2) ANTITETICA o OPOSITIVA, donde los términos se colocan en contraste:-

Fieles son las heridas del que ama;

Pero inoportunos los besos del que aborrece.”
-(Proverbios 27:6.)

(3) SINTETICA o CONSTRUCTIVA, donde los términos o sujetos corresponden
de manera similar en la construccion, o como equivalente o como opuesto. (Tal
como en Salmos 19:7-10. Isaias 44:26-28) Discrimina y diferencia entre las
ideas, asi como entre las palabras; edificando verdad a través de estratos o
camadas, como si fuese, colocando una sobre la otra.

“Bienaventurado el varén que no anduvo en consejo de malos;
Ni estuvo en camino de pecadores;

Ni en silla de escarnecedores se ha sentado.”
-(Salmos 1:1.)

(4) INTROVERTIDA, donde, cualquiera que sea el nimero de lineas, la primera
linea es paralela con la ultima; la segunda con la penultima (o mas proxima de la
ultima); la tercera con la antepenultima (o mas proxima de la anterior de la
ultima); y asi sucesivamente, hasta que llegamos a la correspondencia de las dos
lineas del medio.

Este fue el descubrimiento del Obispo Jebb; y no podria ser apreciada hasta que
fuesen examinadas un gran numero de lineas consecutivas.

“Engruesa el corazon de este pueblo,
Y agrava sus oidos,
Y ciega sus ojos,
Para que no vean con sus 0jos,
Ni oigan con sus oidos,
Ni su corazon entienda.

Aqui, la correspondencia se hace claramente visible.
Estaba, sin embargo, como ya hemos referido, reservado para Thomas Boys sacar

fuera de la esfera de palabras y de lineas; y ver la Ley de la Correspondencia entre temas y
tema principal. En vez de ocuparnos con lineas nos hizo mirar a lo que designé como
miembros. Estos miembros consistian de versiculos, y de paragrafos completos. Y a los
paragrafos largos se les descubrieron muy rapidamente su propia y peculiar estructura o
expansiones.

Esto nos lleva a considerar lo que llamamos la Estructura de la Escritura.
La mayor parte de nuestros lectores puede que estén habituados en la practica de

marcar sus Biblias, pautando lineas que conecten la misma palabra o palabras cuando

127




sean repetidas en la misma pagina o en la pagina adyacente. Las palabras se repiten,
porque el sujeto se repite; y la Ley de Correspondencias no solamente explica la practica
de tales marcas en la Biblia, sino que también nos muestra porqué pueden ser hechas.
Los principios y el fendmeno de las Leyes de Correspondencia son extremamente
sencillos, sin embargo es muy raro que nos aparezcan a primera vista. Con un poco de
atencion todo se hace claro para la mente y para los ojos.
Hay basicamente solo dos maneras en las cuales el sujeto es repetido:-
1. Por Alternancia.
2. Por Introversion.

1. Alternancia
Donde dos (o0 mas) sujetos se repiten alternadamente.

(@) Llamamos Alternancia Simple donde existen solamente dos sujetos y donde cada
uno de los cuales es repetido en lineas alternadas.
Como:-

Aqui, las letras son utilizadas solo arbitrariamente, y meramente por facilitar la
referencia. De esa manera, el sujeto en el pasaje que marcamos con la letra Italica (A) es
el mismo que el sujeto en el pasaje marcado con su correspondiente letra cursiva (4);
mientras que el sujeto B es el mismo que el sujeto B, Las letras Itdlicas y cursivas
similares indican su similar, opuesto y contrastado, o comun sujeto (tema)

(h) Cuando los dos sujetos son repetidos mas de una vez lo denominamos
Alternancia Repetida, y 1o indicamos de la siguiente manera:-

Y asi sucesivamente: todos los miembros marcados A corresponden en sujeto; y
los miembros marcados B corresponden de la misma manera. Esta repeticion no tiene
limite.

128




(c) Cuando existen mas de dos sujetos alternados entonces lo denominamos
Alternancia Extendida; y tendra tantos pares, o conjuntos de miembros, como
sujetos (a no ser que, por supuesto, estos estén repetidos, y entonces seria una
Alternancia Extendida Repetida):-

2. Introversion

Es decir, cuando los sujetos se repiten, no alternadamente, sino en introversion;
desde finales opuestos. En este caso podra haber tantos sujetos como pares de miembros
introvertidos. Supongamos que tenemos un ejemplo de cuatro sujetos. Eso nos daria
ocho miembros, en los que el 1° corresponderia con el 8°% el 2° con el 7°; el 3° con el 6°%
y el 4° con el 5°. Asi tendriamos:-

Ahora pues, con estos simples factores y fendmeno, es posible obtener un gran
nimero de variedades. Pues son practicamente ilimitados, y pueden ser combinados de
tantas maneras, y en tal variedad de nimeros, que parece no haber un fin para dicha
variedad. Pero, siempre en conformidad con las sencillas leyes expuestas anteriormente,
en donde no hay excepcion.

III. EJEMPLOS DE CADA PRINCIPIO

Vamos a dar un ejemplo de cada clase: sabiendo de antemano (1) que 1- indica la
primera parte de un versiculo, -1 la Gltima parte, y -1- la parte del medio; (2) que todos
los miembros mas largos tienen sus propias y especiales estructuras, en los cuales las
Correspondencias de cada uno puede ser expandida y exhibida.

Vamos a dar los ejemplos provenientes de los Salmos ya que no estan encubiertos
con las divisiones de capitulos hechas por mano humana.

Alternancia Simple

Salmos 19.

129




A| 1-4-. Los cielos.
B| -4, 6. En ellos “El Sol.”
A| 7-10. Las Escrituras.
B| 11-14. En ellas “Su Siervo.”

Alternancia Repetida
Salmos 145.

A1] 1,2. Promesa de Bendicion. De mi parte, a Jehova Mismo.
Bi| 3. Bendicion Ofrecida.

A2| 4-7. Promesa de Bendicion. De otros y mia por las obras de Jehova.
B2| 8, 9. Bendicion Ofrecida.

A3| 10-12. Promesa de Bendicion. De otros, y de Sus obras, por el reino de Jehova
B3| 13-20. Bendicion Ofrecida.

Aa4| 21. Bendicion prometida por mi y otros, a Jehova Mismo.

Introversion y Alternancia Combinada Extendida.
Salmos 105.

A| 1-7. Exhortacion a la alabanza.
B| 8-12. Las bases de la Alabanza. Pacto en Promesa.|
C| a| 13. Sus caminos errantes. |
| bl 14, 15. Su proteccion. |
»Historia, Patriarcas.
| c| 16. Sus aflicciones. |
| d| 17-22. Mision de rescate. José. |

Cla|23. Sus caminos errantes. |
b | 24. Su proteccion. |
»Historia, La nacion.
c|25. Sus aflicciones
d| 26-41. Mision de rescate. Moisés y Aaron. |
B| 42-45-. Las bases de la alabanza. Pacto cumplido. |
A| -45-.Exhortacion a la alabanza.

Para descubrir la estructura de un pasaje en particular es necesario que comencemos a leer la
porcion de Escritura muy cuidadosamente, y que resaltemos el sujeto. Que marcaremos A -.

Seguiremos leyendo hasta que el sujeto mude, y lo resaltemos y separaremos como Bl-.

Hasta aqui no debe haber problemas. Pero cuando llegamos al préximo cambio podemos
encontrarnos con un tercer sujeto, en cuyo caso lo debemos separar y marcar C|-, o, podemos
entonces volver a ver el primer sujeto de nuevo (como en el Salmo 19 hemos visto). Si fuese asi,
entonces sabemos que estamos delante de una Alternancia (y esta, tanto puede ser simple como en el
Salmo 19, o repetida como en el caso del Salmo 145), y debemos marcarlo A|-. Si es una repeticion

130




del segundo sujeto, entonces sabemos que tenemos delante una /ntroversion, y debemos marcarla B|-
y colocarla debajo de B|-.

Vamos a tomar, a modo de ejemplo, “La Profecia de Zacarias,” en Lucas 1:68-79; este es un
pasaje de Escritura completo en si mismo, y no una division humana o arbitraria.

Leemos el versiculo 68 con el objetivo de procurar y notar sus sujetos:-“Bendito el Sefior Dios de
Israel, que ha visitado y redimido a su pueblo.” Aqui, podria ser tanto “Visitado” como “Redimido” Asi
que vamos a darle el lugar de honra a la primera de estas dos palabras, y la escribiremos
seguidamente asi:-

A| 68. Visitacion.

Y después leemos el versiculo siguiente, “Y nos levanto un poderoso Salvador en la casa de David su
siervo.” Aqui no cabe duda que el sujeto es Salvacion. A este lo debemos marcar “B,” y debemos
escribirlo por debajo y dejando un espacio separado, asi:

B| 69. Salvacion.

Hasta aqui todo estd bastante claro. Pero todavia no sabemos cual sea el sujeto del tercer
miembro. Si fuese Visitacion deberiamos sefialarlo debajo de “A” y marcarlo con una Italica “4.” Por
eso continuamos leyendo cuidadosamente:- “Como hablo por boca de sus santos profetas que fueron desde el
principio.” Esta claro que todavia no se ha dado ninguna repeticion de ninguno de los sujetos, ni de
“A” ni de “B.” Si hubiese sido repetido “A,” hubiese sido una Simple o Alternancia Repetida. Si
hubiese sido “B,” sabriamos que estaria siendo una /ntroversion. Pero, es un sujeto nuevo, el cual se
ve claramente que es “Profetas.” Por eso debemos marcarlo “C,” y escribirlo por debajo, dejando un
espacio separado, es decir:

C| 70 Profetas.

Aun asi, no hay nada que nos diga cual va a ser la Estructura. Tomando en cuenta solamente
lo que hemos visto, puede ser una Alternancia Extendida por la repeticion de “A,” “B,” y “C,”; o
podré ser una Introversion que marcariamos como “C,” “B,” 'y “A.” Por tanto tenemos que seguir
leyendo:- “Salvacion de nuestros enemigos, y de la mano de todos los que nos aborrecieron.” Aqui, todavia no
encontramos ninguna Repeticion: sino que encontramos un nuevo sujeto, que es claramente
“Enemigos.” Asi que debemos marcarlo “D,” y escribirlo debajo (dejando un pequefio espacio de
separacion) asi:

D| 71. Enemigos.

Si el sujeto es una Repeticion de alguno de los sujetos anteriores, sabemos que vamos a
encontrarnos con una Alternancia de algun tipo, o con una Introversion. Asi que tenemos que seguir
leyendo:- “Para hacer misericordia con nuestros padres, y acordarse de su santo pacto.” Aqui, no podemos
tener dudas de que ha aparecido un nuevo sujeto, y ese sujeto debe ser Pacto. Asi que debemos
colocarlo debajo, como antes, y un poco separadamente, asi:

E| 72. El Pacto.

Ahora podemos estar seguros que vamos a tener o una Alternancia Extendida o una Introversion.
Asi que debemos seguir leyendo, examinando detenidamente cada palabra, para poder aclarar el
enigma. Y lo encontramos en el versiculo siguiente (vers.73):- “Del juramento que hizo a Abraham
nuestro padre.” Aqui, por fin, tenemos un sujeto repetido, el cual estdbamos buscando hacia tanto
tiempo. Es el sujeto marcado “E,” donde la palabra “Pacto” se repite en la palabra sinonima

131




“Juramento,” que nos indica la seguridad y la certeza del Pacto. Asi que debemos marcarlo “E”y
escribirlo justo debajo de “E,” de la siguiente manera:

E| 73. El Juramento.

Todo lo que tenemos que hacer ahora es seguir leyendo, y brevemente vamos a descubrir que
estamos delante de una Introversion, de gran belleza, que ahora debemos completar y resaltar

facilmente, como sigue:
Introversion

La Profecia de Zacarias (Lucas 1:68-79)
A| 68. Visitacion.
B| 69. Salvacion.
C| 70. Profetas
D| 71. Enemigos.
E| 72. El Pacto.
E| 73. El Juramento
D| 74, 75. Enemigos.
C| 76. Profetas.
B| 77. Salvacion.
A| 78,79. Visitacion.
Con la practica y la observacion iremos sobrepasando las dificultades que nos surjan al
principio; y en el transcurso del tiempo iremos incrementando facil y felizmente el estudio y la
formacion de estructuras.

IV LAS VENTAJAS Y LA IMPORTANCIA DE LAS ESTRUCTURAS DEBE SER
OBSERVADA

(a) Porque nos dice de lo que esta tratando un pasaje particular de la Escritura. En otras
palabras, cual es el Cuadro o Sujeto del pasaje que estamos estudiando.

(b)  Esonos dard la llave para obtener el significado que vamos a poner en las palabras que
se estan empleando (como vimos en el primer Canon).

(©) En caso de duda, el sujeto que esta claramente establecido en uno de sus miembros nos
dard la informacion necesaria acerca de cual debe ocupar el miembro correspondiente, donde
no se encuentra tan claramente establecido.

(d) Una vez que el sentido se lee generalmente desde un miembro a su miembro
correspondiente, eso colocara practicamente el miembro o miembros intervinientes en un
paréntesis. Tendremos por eso que leer de “A” para “4” y de “B” para “B,” etc., para poder
conectar el sentido, y deshacer la confusion aparente. Esta norma puede observarse en
cualquier de los ejemplos expuestos anteriormente, especialmente en el Salmo 105. Pero
vamos a proporcionar otro hermoso ejemplo:

Hebreos 1., 2.
Al 1:1-2-. Dios hablando
B| 1.-2-14. El Hijo de Dios. Mejor que Angeles.

A| 2:1-4. Dios hablando.
B| 2:5-18. El Hijo. Hombre. Menor que Angeles.

132




Aqui, el capitulo 2:1 (“4”) se lee desde el 1:2- (“A”), y el 2:5 (“B”) se lee desde el 1:14 (“B”).

(e) A través de varias lecturas nos aparece muchas veces la confirmacién y el soporte de
la evidencia

V. ILUSTRACION DE ESTAS VENTAIJAS.

Pero lo mas importante de esta rama acerca de nuestro objetivo reside en el hecho de que la
Estructura nos ofrece el Cuadro, y el Cuadro nos dara la llave para obtener el significado de las
palabras.

Sera interesante si ahora vemos aplicado el principio envuelto en este nuestro Segundo Canon
dentro del Primer Canon, y en el mismo pasaje que alli consideramos. Asi podremos ver como la
Estructura de los pasajes que nos dieron las varias ilustraciones en el primer Canon nos dieron de
hecho su Cuadro: con lo cual, de esa manera, obtuvimos el significado de las palabras en 2* Pedro
1:20, 21 y en 1? Pedro 3:18-20.

(a) “Interpretacion privada” (2* de Pedro 1:20, 21). Una vez que las Epistolas han llegado
hasta nosotros como una unidad, sin divisiones en capitulos, no debemos guiarnos jamas por
estas humanas divisiones cuando procuramos la Estructura; ni tampoco debemos coger
arbitrariamente unos cuantos versiculos, y decir: estos forman un miembro por si mismos.
Debemos darnos cuenta que estos versiculos en cuestion se encuentran establecidos en su
propio y especifico lugar y que tienen su propia correspondencia en la epistola como una
unidad. Cuando busquemos, por tanto, la Estructura de 2* Pedro 1:20 debemos primeramente
encontrar la Estructura de la totalidad de la Epistola, y ver de donde proviene este versiculo
particular; para que podamos saber de qué sujeto forma parte; y con cudles otros miembros
tiene su correspondencia.

La 2* Epistola de Pedro en su totalidad.

(Introversion Combinada y Alternancia Extendida.)

A| 1:1-4. Saludos epistolares. Introduccién. Gracia y paz multiplicadas. Cristo, “Dios y
salvador.”
B| 1:5-11. Exhortacion y Motivos.
Cla] 1:12-15. Pedro.
| bl 1:16-21. Apostoles y Profetas.
| c| 2. El malvado, etc.

Cla| 3:1. Pedro.
B| 3:2. Profetas y Apostoles.
c| 3:3-13. El malvado, etc.
B| 3:14-17. Exhortacion y Motivos.
A| 3:18 Despedidas epistolares.

De esta manera podemos ver que el capitulo 1 versiculo 20 forma parte de un miembro mas
extenso (marcado por “b” que tiene por sujeto “Apostoles y profetas.”

133




Este miembro especifico (b, 1:16-21) lleva consigo una maravillosa expansion, la cual ahora
veremos que esta constituida de dos partes diferentes: Testimonios Apostolicos (verss. 16-18); y, La
palabra Profética (verss. 19-21).

Estas dos partes, examinadas cuidadosamente, nos muestran una construccion similar:
Alternadamente negativa y positiva.

2* Pedro 1:16-21.
(Alternancia Simple Combinada con Introversion)

Testimonios Apostolicos (verss. 16-18).
b|D|d| 1:16. Lo que NO os dimos. “no os dimos Fabulas artificiosas (o de origen nuestro).”
| €| 1:-16. Lo que SI os dimos. Una vision del poder y de la venida de Cristo (ver Mat.16:28. 17:1-5.
E|1:17, 18. Cémo LLEGO. Una voz enviada desde la magnifica gloria. Voz enviada del ciejo.

Oida y “dada a conoder

La Palabra Profética (verss. 19-21).

D] e|1:19. Lo que SI ES. Una antorcha que alumbra hasta que el Dia de Cristo venga; y ¢él, la estrellajde
la mafiana alumbfe.

d| 1:20. Lo que NO ES. No de interpretacion privada, No de origen nuestra.
E|1:21 Coémo vino. No por Voluntad Humana; sino por “poder desde lo alto “Oida y Hablada

N
M

Asi podemos observar el obvio contraste sefialado muy claramente entre las fabulas de origen
propio y que viene por “voluntad humana”; y las Divinas y celestiales visiones y revelaciones

Esta revelacion se ve mas adelante que concierne a Cristo. En “e” da la Visioén de eso mismo,
como fue visto en la Transfiguracion: en “e” se muestra la realidad de eso mismo, de que la
Transfiguracion era solamente una Vision tipica. La primera fue creida en E/ Testimonio Apostdlico:
La ultima tuvo que ser creida en el testimonio de la Palabra Profética.

A seguir, el gran sujeto, acerca de Como el Testimonio Apostdlico 'y la Palabra Profética no han
llegado se enfatiza fuertemente usando la repeticion del mismo verbo, (pero), traer, producir. Lo
encontramos dos veces en cada uno de los dos miembros correspondientes (E y E), mostrandonos
provenientes de los cielos; y no tienen su origen proveniente de ningin hombre u hombres de sobre
la tierra, como si lo son las fabulas artificiosas.

Este es el hecho que estampa la Apostasia del dia presente. Aquellos que profesan estar en la
sucesion Apostolica tapan sus oidos para no oir la Palabra profética; y, mientras declaran que muchos
de sus pasajes son mitos y fabulas, son ellos mismos los que se “vuelven” a los mitos y a las fabulas
engafiosas de los hombres.

Debemos afiadir, para completar este pasaje, la siguiente Expansion:-

La Expansion de D (2* Pedro 1:19, 20).

La Palabra Profética.
(Introversion — Seis Miembros)

D] f] Tenemos también la Palabra profética mas segura (profecia escrita)
| glalacual hacéis bien en estar atentos,
| h| como a una antorcha que alumbra en lugar oscuro,
| h| hasta que el dia esclarezca y el lucero de la mafiana salga
| gl en vuestros corazones
| f] Entendiendo primero esto, que ninguna profecia de la escritura es de
interpretacion privada.

134




Asi, podemos observar, que el sujeto de “£” y “f” es la Profecia. En “f” esta refiriéndola en su

[Pl “ »

totalidad; en “f” solamente en parte, un profecia particular. En “g” y “g” tenemos la Exhortacion
acerca del deber que tenemos para con ella. En “g” se nos exhorta a que le estemos atentos; y en “g”
se nos muestra como debemos estarle atentos — es decir, en nuestros corazones. Y para acabar, en
“h”y “h” volvemos a tener la Palabra Profética nuevamente. En “h” su caracteristica (una antorcha
en lugar oscuro); y en “h” su duracion y objetivo (hasta que el dia esclarezca, etc.). Y asi llegamos

en el versiculo 21 a la razén que se nos da.
La Expansion de E (2% Pedro 1:21).(Segun la King James Version)

La Razon
(Introversion)

E| i| Porque no fue ninguna por voluntad humana.
| k| que fue la profecia, jamads, traida
| k| sino que fue traida solamente por el Espiritu Santo
| | hablada por santos hombres de Dios.

[I3%4]

Aqui tenemos otra vez en “i” y en “i” la relacion del hombre con respecto a la Palabra
Profética; en “i” negativa, en “i” positiva. Mientras que en “k”y “k”’ nos encontramos con su origen;
en “k” negativa, y en “k” positiva.

Las dos anteriores Estructuras pueden ser ahora entendidas por la Llave siguiente:
LALLAVEPARADYE.

La Palabra Profética. (2* Pedro 1:19, 20.)
(Introversion.)

D] f| La palabra profética en su totalidad.
| g | Exhortacion (general) a prestarle atencion.
| h | su caracteristica: una antorcha en lugar oscuro.
| h | su duracion: hasta que el dia esclarezca.
| g| Exhortacion (particular) prestarle atencion en nuestros corazones.
| f'|Profecia en particular.

La Razon. (2* Pedro 1:21.)
(Introversion.)

E| 1| La parte del hombre en ella. |
| »Negativa.
| k| Como no ha sido traida. |

» Positiva.

|
|
| k| Cdémo hasido traida. |
|
| 7| La parte del hombre en ella |

135




Asi, todo el cuadro, o gran sujeto, de 2* Pedro 1:16-21 se obtiene de su Estructura, y se puede
ver, no lo que la Escritura significa , sino como nos ha llegado: y es concerniente no con la
interpretacion de la Escritura, sino con su origen, como hemos visto anteriormente (canon 1).

(b) “Los espiritus encarcelados” (1* Pedro 3:18-22). Para entender esta expresion es necesario
que la Estructura nos de el cuadro completo de 1* Pedro capitulo 3.

El versiculo 19 no se mantiene aislado por si mismo, sino que forma parte de un miembro mas
largo; y ese miembro tiene su propio Cuadro, o sujeto, que nos dara el significado de la expresion —
“Los espiritus encarcelados.”

Este miembro no esta ubicado arbitrariamente, sino que tiene que ser procurado en

La Estructura de 1* Pedro en su totalidad.
(Introversion Combinada y Alternancia Extendida)

A| 1:1-2. Saludos Epistolares
B| 1:3-12. Introduccion. Dandonos el gran sujeto. “El fin.” Gloria, después de soportar
durante algtin tiempo.
C| a] 1:13-2:10. Exhortaciones Generales teniendo en cuenta “el fin” (1:13). La Gracia
que sera traida con la Revelacion de Jesucristo.
b| 2:11-4:6. Exhortaciones Particulares una vez que los “padecimientos”
seran seguidos de la “gloria” (2:20; 3:17-22).
C| a|4:7-19. Exhortaciones Generales teniendo en cuenta “e/ fin” El gozo vendra
con la Revelacion de Jesucristo.
b| 5:1-9. Exhortaciones Particulares una vez que los “padecimientos”
seran seguidos de la “gloria” (5:1).

B|5:10-11. Conclusion. Abarcando el gran sujeto. “El Fin”. La Gloria después de
padecer un poco de tiempo.

A| 5:12-14. Saludos Epistolares.

Con esta Estructura podemos ver claramente que el Cuadro y sujeto de toda la Epistola es
solamente uno. Este Cuadro se nos ofrece en las palabras del capitulo 3 vers. 17.

“Porque mejor es que padezcais haciendo el bien, si la voluntad de Dios asi lo quiere, que
haciendo el mal.”

Esta verdad se refuerza e ilustra y enfatiza una y otra vez a través de toda la Epistola.

Los versiculos que estan a continuacion (3:17-4:6) son afiadidos para dar e/ motivo, que se da
en prueba de esta declaracion del Cuadro de esta Epistola. La palabra “PORQUE” introduce ese
motivo, y nos dice también que hemos llegado al ntcleo de toda la Epistola. No que hayamos
llegado a algin pasaje que tengamos que explicar lo mejor que podamos y que aunque deseasemos
que no estuviese alli: sino con el que tenemos que relacionar por ser mas importante, y mismo
siendo indispensable, como es, al tema de toda la Epistola.

Pero aqui una vez mas debemos volver atrds; pues aunque nos demos cuenta que estos
versiculos (3:17-4:6) suceden en el miembro “b,” también vemos que forman solamente una parte de
ese miembro.

Sera necesario, por tanto, que volvamos atrds, y veamos si es realmente una parte integrante, y
si el corte en todo el miembro (2:11-4:6) sucede verdaderamente en 3:17.

Expansion de “b” (1* Pedro 2:11 - 4:6).

136




(Alternancia Extendida.)

b| D| 2:11. Exhortaciones (Personal).
| E| 2:12. Calumnias: Y como enfrentarlas.
| f] 2:13-3:7. Sumision al hombre por causa del Senor: “La voluntad de Dios”

| | (2:15). El Motivo: “Pues” (2:21), es un ejemplo de los padecimientos de Cristo
| D| 3:8-15. Exhortaciones (Generales)

| E|3:16. Calumnias: Y cémo enfrentarlas.
| f] 3:17 — 4:6. Sumision al hombre por causa del Senior: “La voluntad de Dios” (3:17)
| El Motivo: “Porque” (3:18) es un ejemplo de Cristo en su glorificacion.

La Correspondencia de estos miembros, de cada uno para cada uno, es sumamente exacta y
precisa. Asi podemos ver que el ultimo miembro F' tiene su comienzo actual en 3:17, el “Porque”
corresponde exactamente con el “Pues” en el capitulo 2 versiculo 21: ambos introducen el ejemplo
de Cristo.

Ahora estamos, por fin, en disposicion de examinar la posterior ubicacion de este miembro F
(3: 17 — 4:6) que es la siguiente:

La Razdn para la Sumision a la Voluntad de Dios
(1* Pedro 3:17 — 4:6).
(Alternancia Simple Combinada con Introversion)

F| G| ¢|3:17. Razon para nuestro padecimiento aqui, en la carne, “si la voluntad de Dios asi quiere”
| d| 3:18-. Razon de Los padecimientos de Cristo aqui en la carne, “muerto en la carne.”
| H| 3:-18-22La gloria de Cristo que se siguid. (Resurreccion, Triunfo, Gloria y Dominio)
| G| d|4:1-.Razon para los padecimientos de Cristo aqui, en la carne
| c| -1-5. Nuestro padecimiento aqui en la carne, por la “voluntad del hombre” “si Dios quiere”
| H|4:6. Razon de nuestra gloria que se seguird. Aunque seamos juzgados en la carne de
acuerdo a la “voluntad humana” viviremos nuevamente segun la “voluntad de Dios”
(comparar con versiculo 19).

99 ¢¢

Aqui se ve el hermoso contraste entre nuestros padecimientos y los de Cristo. Eso nos lleva,
naturalmente, al ejemplo de Cristo que sigue a los versiculos 18-22 que estamos viendo.

Vemos, por la Estructura anterior que estos particulares versiculos estan localizados en el
miembro “H,” que es el ejemplo de Cristo en Su glorificacion, correspondiendo con su ejemplo en
el capitulo 2 vers. 21, que era Cristo en sus sufrimientos.

En H (cap. 3:18-22) los dos ejemplos estan combinados para conectar los sufrimientos con la
gloria; y para mostrar que el glorioso triunfo de Cristo que vino a seguir era el motivo o la razén de
por qué es mejor sufrir aqui, y ahora. (Compare cap. 3:-18, con cap. 4:6.)

Este es al triunfo referido en Colosenses 2.14, 15, donde, “habiendo despojado a los
principados y potestades, los exhibid publicamente, triunfando sobre ellos.”

El Triunfo de Cristo (H, 1* Pedro3:18-22)

(Introversion y Alternancia Extendida)

H| J|e| 3:-18 La Resurreccion de Cristo.
| | 1] 19. El Resultado, habiéndose dirigido al Tartarus hizo la proclamacién de su triunfo a

137




los espiritus encarcelados.
| ] g| 20- La desobediencia de los espiritus en los dias de Noé¢.
| K]-20. Noé salvo entonces. El arca tipo. El agua material el medio.
K| 21-.Nosotros salvos ahora, Bautismo el antetipo. Aguas espirituales el medio
| Jle|-21 La Resurreccion de Jesucristo.
| |  f]22-. El Resultado, habiendo atravesado los cielos se sentd a la diestra de Dios.
| g|-22. La desobediencia de los angeles principados y potestades.

Aqui llegamos a la prueba directa de que los versiculos 18-22 tienen por sujeto la “gloria” de
Cristo, que se dio después de sus “padecimientos,” y nos dan la razoén de porqué “es mejor padecer
haciendo el bien que haciendo el mal.”

También podemos ver la importancia de la Estructura dandonos la Interpretacion: pues se nos
muestra que los “espiritus” en el versiculo 20 son los “dngeles” del versiculo 22: la Desobediencia del
primero se encuentra en contraste con el ultimo.

Asi que aqui tenemos otro ejemplo de nuestro segundo gran principio en que el fema del cuadro,
o sujeto, de un pasaje tiene que ser averiguado dentro de su Estructura.

Tenemos también algunas evidencias de cémo tuvo su origen la Escritura. Pues, estas
Estructuras van mas alld de lo que podian pensar “hombres iletrados y vulgares” como lo era Pedro
(Hechos 4:13), y son la mejor prueba posible que podemos tener de su Inspiracion Divina.

(c) Testamento y Pacto (Hebreos 9:15-23).- Este pasaje nos dara una ilustracion acerca de lo

que hemos dicho sobre este relato anteriormente (Canon 1).

En ese relato vimos como el significado de ciertas palabras en este pasaje se determina a
través del tema de todo el Cuadro. Ahora vamos a demostrar como ese Cuadro, y, por tanto, la
interpretacion del pasaje se determina por su Estructura.

Serd mas eficaz demostrar esto en el caso de los pasajes que ya hemos tratado anteriormente,
que procurar otros ejemplos que solamente nos harian entretener nuestras mentes en vez de
concentrarla cuando tengamos que aclarar otros pasajes posteriormente.

Cuando decimos que Hebreos 9:15-23 forma un miembro separado por si mismo, hay una
cantidad de pruebas que se vuelven contra nosotros; por eso, no debemos hacer esta declaracion de
una manera liviana o arbitraria: debemos demostrar que de hecho es asi, y que tiene su propio y
separado lugar.

La Epistola a los Hebreos en su totalidad.
(Introversion y Alternancia Simple.)

Al 1., 2. Introduccion Doctrinal
B| 3:1 —4:13. La Mision de Cristo.
C| 4:14-16. Aplicacion General “Teniendo por tanto” Confianza.
B| 5:1 —10:18. El Sacerdocio de Cristo.
C| 10:19 — 12:29. Aplicacion Particular “Teniendo por tanto” Confianza.
A| 13. Conclusion Préactica.

Abhora estamos en posicion de ver donde se insiere nuestro particular pasaje (cap. 9:15-23).

Y se encuentra en el miembro marcado con B cap. 5:1 — 10:18).

A seguir, tenemos que procurar cual es la parte particular que ocupa dentro de aquel miembro,
antes de que podamos descubrir su Cuadro.

138




Una vez que ya tenemos la Estructura de la totalidad de la Epistola a los Hebreos, ahora
estamos listos para ver donde viene el pasaje en particular que estamos considerando.

Tenemos que sefalar de nuevo que no tenemos ninguna ayuda a este respecto en la division
de capitulos, las cuales no son mas que de autoridad humana, y por tanto, sin ninguna autoridad.

En el caso de una Epistola, somos obligados por tanto a comenzar siempre con toda la
Epistola entera como una unidad antes de poder descubrir la posicion de un pasaje particular o
versiculo.

La Estructura de este miembro B, se basa en el mismo modelo con el cual la propia Epistola,
como una unidad, es estructurada; y es el siguiente:

El Sacerdocio de Cristo.
(B, Hebreos 5:1 —10:18.)
(Introversion, combinada con Alternancia Simple.)

B| a| 5:1-4. La Naturaleza del Sacerdocio en General “porque todo...”
| b| 5:5-10. Cristo llamado por Dios segun el orden de Melquisedec.
| c| 5:11 - 6:20. Explicacion, concerniente a Melquisedec como un Molde o Tipo.
| b|7. Cristo llamado por Dios segun el orden de Melquisedec.
| c| 8:1, 2. Resumen, concerniente a Cristo como Anti-tipo.
| a] 8:3—10:18. La eficacia del Sacerdocio de Cristo en particular. “porque todo...”

Ahora podemos ver que los versiculos que estamos estudiando (Hebreos 9:15-23) forman
parte de un miembro mas largo, (Hebreos 8:3 — 10:18) y que, en la expansion anterior, es el
miembro marcado con “a,” el cual es el ultimo miembro de la Estructura anterior; y posteriormente,
vemos que su sujeto es la Eficacia y Superioridad del Sacrificio de Cristo en comparacion con el
Sacerdocio de Aaron que se encontraba debajo de la Ley.

Todo lo que tenemos que hacer ahora es obtener el Cuadro de este miembro (a, cap. 8:3 —
10:18) a través de observar su propia y especial Estructura.

Ya hemos referido anteriormente que todos estos miembros mas largos tienen su propia y
peculiar construccion; pero no debemos caer en la tentacion de salirnos fuera de nuestro propdsito;
debemos poner nuestra atencion, en cada caso, al miembro particularmente envuelto en nuestra
procura: y continuar asi hasta que coloquemos la totalidad de la cuestion sujeta al pasaje que
estamos examinando, y estemos capacitados a ubicar los versiculos (cap. 9:15-23) y asi poder
descubrir su cuadro.

Ahora estamos en una posicion que nos permite hacer esto expandiendo el miembro “a,’
anterior, el cual veremos que es el siguiente:-

’

La Eficacia y Superioridad del Sacerdocio de Cristo. (@, Hebreos 8:3 —10:18).
(Alternancia Extendida.)
a| d| 8:3-6. Sacerdocio de Cristo. “Un mas excelente ministerio
| e| 8:7-13. El Antiguo y Nuevo Pacto comparados y contrastados.
| f] 9:1-5. El Santuario Terrenal una copia del Modelo Celestial.
| gl 9:6-10. Las Ofrendas.
| d|9:11-14. El Sacerdocio de Cristo. “El més grande y mas perfecto Tabernaculo
|
|
|

29 <c 29 ¢¢

un pacto mejor” “mejores promesaj

99 ¢

su propia sang]
e| 9:15-23. El Antiguo y Nuevo Pacto comparados y contrastados.
/1 9:24. El Santuario Celestial modelo de la copia Terrenal.
£|9:25 — 10:18. Las Ofrendas.

139




Aqui vemos que nuestro miembro especifico que estamos tratando se encuentra en aquella
marca “e, ” Capitulo 9:15-23.Y, por fin, aprendimos que su sujeto es El Antiguo y el Nuevo Testamento
Comparados y Contrastados.

Esto nos dice cudl es su Cuadro. Todo lo que nos resta hacer ahora es confirmarlo y esto lo
hacemos descubriendo su propia Estructura y verificando si este es el caso.

Para reforzar esto sera bueno que miremos también el miembro que se encuentra en su
correspondencia, es decir, “e,” cap. 8:7-13, el cual es una Introversion. También es igual al modelo
de toda la Epistola.

El Antiguo y el Nuevo Pacto Comparados y Contrastados.
(e, Hebreos 8:7-13.)
(Introversion y Alternancia Simple.)

el h| 7, 8. El Defecto del Primer Pacto.
| i| 9. El Nuevo Pacto (Negativo). No el mismo ni en su hechura ni en lo material.
| k| 10. El Nuevo Pacto (Positivo). Espiritual.
| i|11. E1 Nuevo Pacto (Negativo). No es el mismo ni en sus resultados ni en su efecto.
| k| 12. El Nuevo Pacto (Positivo) Espiritual.
| #|13. El Desaparecimiento del Primer Pacto.

Ahora estamos listos para mirar al miembro que estamos tratando especificamente, y de
nuevo vemos que la Estructura sigue el mismo modelo de la totalidad de la Epistola:-

El Antiguo y el Nuevo Pacto Comparados y Contrastados.
(e, Hebreos 9:15-23.)
(Introversion y Alternancia Simple)

e| 1] 9:15. El Antiguo Pacto en relacionado solamente a “la promesa de la herencia eterna.”
| m| 16. La Muerte necesaria para que se lleve a cabo.
| n| 17. La razon para esta necesidad.
| m| 18. La sangre necesaria para su consagracion.
| n| 19-23-. La razén para esta necesidad.
| /| -23. El Nuevo Pacto relacionado a “las cosas celestiales mismas”

Se hace imposible equivocar el gran sujeto de estos versiculos, se nos prohibe ignorar su
importancia, porque es esencial para la unidad de toda la Epistola.

Poner de lado deliberadamente este sujeto significa ignorar su Cuadro, y eso llevara
forzosamente a que pongamos un significado a las palabras y expresiones que es completamente
ajeno y extrafo a su uso Biblico.

(d) “Ausentes del cuerpo.” — 2* Corintios 5. Nos ofrece una nueva ilustracion acerca de la
importancia de la Estructura a la hora de delimitar el Cuadro. Y hemos visto, en nuestro primer
Canon., la necesidad del Cuadro para obtener el significado de la palabra, y para mostrarnos cuan
indispensable es para un correcto entendimiento de toda la unidad.

La Estructura nos mostrard también cudn grande es la pérdida que causa la division que se
encuentra hecha entre el cuarto y el quinto capitulo de la Segunda Epistola a los Corintios. El
capitulo 5 comienza como si fuese un nuevo y completo sujeto, sin embargo lo hace con la palabra
“PORQUE,” que nos muestra ser la conclusiéon de lo que habia comenzado cerca del final del
capitulo 4. Y ese sujeto es la Resurreccion como siendo nuestra bendita esperanza cuando vemos el

140




desgaste de nuestro hombre exterior de dia para dia. Y para acabar con una conclusion que nos
conforte se afiade, “PORQUE sabemos que si nuestra morada terrestre, este tabernaculo, se
deshiciere, tenemos de Dios un edificio, una casa no hecha de mano, eterna, en los cielos.” Esta es
una de las “cosas que no se ven,” y que son “eternas”; las cuales, y por las cuales, debemos
“procurar.”

El lugar donde realmente se da el corte, tanto l6gica como literalmente, solamente puede ser
descubierto a través de la Estructura.

De hecho, 2* Corintios 5 forma parte de un miembro que proviene de 2* Corintios 3:1 - 4:10;
pero no debemos ser nosotros los que hagamos una tal declaracion arbitrariamente sin demostrarlo,
para que otros puedan juzgar por si mismos su veracidad y su exactitud.

Para probarlo tenemos que dar primero
La Estructura de 2* Corintios en su totalidad.

Al i| 1,2. Salutaciones.
B| a| 1:3-11. Agradecimientos.
| b| 1:12. El Ministerio de Pablo.
C| 1:13-2:13. Epistola.
B| a| 2:14-17. Agradecimientos.
| B| 3:1 —4:10. El Ministerio de Pablo.
C|4:11-13:10. Epistola.
A| 13:11-14. Salutaciones.

Sin entrar dentro de las hermosas joyas que se encuentran entre C y C (que veremos cuando
tratemos Las Figuras Literarias) podemos notar que la pequefia porcidon en que se encuentra la
expresion “Ausentes del cuerpo” sucede en el miembro marcado b (cap. 3:1 — 4:10). Debemos
disecar y expandir este miembro, y veremos que es asi:

El Caracter del Ministerio de Pablo.
(b, 2* Corintios 3:1 —4:10.)

b| c| 3:1-3. Recomendaciones (Positiva).
| d| 3:4, 5. Confianza en Dios. La Suficiencia de Dios.
| e| 3:6-18. El Ministerio del Nuevo Pacto.
| f] 4:1-5:11. Soportar debajo de Aflicciones.
| ¢|5:12, 13. Recomendaciones (Negativa).
| d|5:14-18-. El Amor de Cristo.
| e|5:-18- 6:2. El Ministerio de la Reconciliacion.
| f]16:3-10. Aprobacion debajo de Aflicciones.

De esta manera vamos pormenorizando lo que tratamos, y vemos que se encuentra ahora
ubicado en el miembro marcado “f” (cap, 4:1-5:11).

El sujeto de este miembro es Soportar debajo de aflicciones; y su Estructura es una alternancia
repetida, como sigue:

Soportar debajo de Aflicciones.
(22 Corintios 4:1 -5:11.)

141




f| gi1|4:1-6. Confianza (Negativo) “No desmallamos.”
hi|4:7-15. Recipientes. “Vasos de Barro.” La labor de la muerte dentro de ellos
(v.12), Con esperanza de Resurreccion (v.14)
| g2|4:16-. Confianza (Negativo) “No desmallamos.”
| h2| 4:-16.- 5:5. Recipientes. “Tabernaculo Terrenal” La labor de las aflicciones (4:17,
y la labor de Dios, en la Resurreccion.
| g3 5:6-11. Confianza (Positiva). “Confiamos Siempre.)

Ya no se precisa ir mas lejos con esta expansion, aunque podriamos hacerlo.

Podemos ver con toda transparencia, que el maravilloso fundamento de soporte tanto de Pablo
como de Timoteo en sus aflicciones era la consideracion de las cosas “que no se ven,” para quitarse
el peso de “las que se ven”; porque aunque los “vasos de barro” de sus cuerpos fuesen disueltos o
destruidos, todavia tenian también la “excelencia del poder” de Dios que los pondria en
Resurreccion.

Asi es como debe ser visto el corte entre el capitulo 4° y el 5°: de hecho, se corta en dos en el
miembro especifico marcado “h” (cap. 4:-16-5:5), que tiene por sujeto Unico, Resurreccion, como
fundamento de la confianza, y la razon para no desmallar en sus obras ministeriales.

Podiamos haber incluido este asunto cuando tratamos anteriormente la division correcta de la
Palabra de verdad en su forma literaria, como vimos a través de la division de capitulos. También
podiamos haberlo incluido cuando tratamos la importancia del Cuadro de un pasaje (Canon 1°.).
Podiamos haberlo hecho bajo el topico de la importancia del Contexto (Canon 3). Este asunto
pertenece a esos tres; pero considerando que la Estructura es necesaria para evidenciar la prueba,
nosotros la hemos incluido aqui.

Es casi un crimen que alguien separe livianamente ciertas palabras y las enmarque en una
frase, no se descoloca el Cuadro haciendo asi, sino que, ademas, asi también se ignoran las demas
palabras en el versiculo, y cita las palabras “ausentes del cuerpo presente con el Sefor”
dispensando la esperanza de Resurreccion (que es el sujeto de todo el pasaje), como si eso fuera
desnecesario; y como si “presencia con el Sefior” se obtuviese sin ella!

Aparte de la doctrina envuelta, y aparte de lo que ensefia la Tradicion (verdadero o falso), se
considera un fraude literario tratar de esa manera las palabras que el Espiritu Santo ensefia.

Por eso vemos, puesto que debe estar muy claro para nosotros, que el Cuadro de un pasaje es
la llave para sus palabras; y que la Estructura de un pasaje es la llave de su Cuadro.

Esto muestra la importancia de nuestro 2° Canon.

Cuan grande serd la pérdida que suframos si fracasamos a la hora de usar esta llave para llegar
al entendimiento de las maravillosas Palabras de Dios.

Al igual que todas Sus obras, estas requieren de minucia cuando las investigamos.

Todas las obras de Dios son perfectas. Y tanto el microscopio como el telescopio pueden ser
usados para examinarlas; aunque ninguno de ellos puede terminar de ver todas las maravillas que
contienen las obras de Dios. En ambas direcciones, un incremento del poder de las lentes nos
revelard siempre nuevas bellezas y frescas maravillas.

Con la Palabra de Dios, siendo una de Sus obras, debe observarse este mismo fenomeno: Y
nada hay que exhiba también este fendémeno como el Estudio de su Estructura Literaria.

Para nosotros, la Palabra de Dios es la mayor y mas importante de todas Sus obras. Si
entendiésemos todas Sus demds obras (lo que nadie puede conseguir hacer) y aun asi no
conociéramos Su Palabra, todo nuestro conocimiento no nos libraria de la tumba.

Pero no debemos perder de vista la gran leccion que tenemos entre lineas, y el gran provecho
que retiramos de todo esto, que es lo siguiente: Si la forma exterior es perfecta, cual no podra ser la
verdad interior: Si la base es tan valiosa, cuan valiosa no debe ser la joya: si el orden literario es
Divino, cudn solemnes no deben ser los avisos, cuan importante la verdad, cuan fieles las promesas,
cuan seguras las palabras con las cuales se edifica la Palabra.

142




CANON 3

“EL USO BIBLICO DE LAS PALABRAS ES ESENCIAL PARA SU CORRECTA
INTERPRETACION”

Después de determinar el significado de las palabras a través de su Cuadro debemos
tener en cuenta el empleo o uso que se le da a las palabras en la Biblia, y distinguirlas del
significado que le dan los 1éxicos, diccionarios y comentarios.

Todos estos se basan generalmente en la mera etimologia, o en el significado puesto en
las palabras por la tradicion; o en el uso que tenia en un determinado periodo diferente del que
fueron escritas o habladas.

El empleo o uso de palabras es prioritario en tiempo, asi como en importancia, a todos los
diccionarios.

De hecho, en todos los idiomas, el diccionario tiene que ser recopilado directamente de
ese mismo empleo, y es, actualmente, solamente un registro de aquel empleo o uso, siempre
que pueda obtenerse.

Por eso el valor de una tal obra es directamente proporcional al nimero de ejemplos que
dan sobre la utilizacion que emplean diferentes escritores reconocidos como autoridades en la
materia.

Lo que sucede en el caso de muchas palabras, es que el cambio de uso puede ser trazado
a través de diferentes periodos de tiempo.

Las Palabras dentro de un lenguaje vivo son como las monedas que estan a ser
utilizadas continuamente; y, de la misma manera que las monedas no solamente varian en
cuanto a su valor entre los diferentes paises, sino que cambian también su propio valor en
diferentes periodos de tiempo dentro de un mismo pais; asi también sucede con las palabras;
hay una mudanza constante en el valor acerca del poder que van adquiriendo.

Por tanto, se requiere el mas preciso cuidado a la hora de tratar con “las palabras,”
especialmente cuando se trata de “las palabras que el Espiritu Santo ensefia.”

Es necesario que obtengamos no solamente el equivalente exacto en los cambios de
palabras de un idioma para otro, como con el cambio de las monedas, sino que ademas,
deberiamos saber también el valor relativo de las mismas palabras (o monedas) en un mismo
pais en los diferentes periodos de su historia.

Acerca de esto, leemos en Salmos 12:6:

a| Las palabras de Jehova son palabras limpias
b| Como plata refinada en horno

a| (Palabras) de la tierra
b| Purificadas siete veces.

El Espiritu Santo ha utilizado palabras pertenecientes a este mundo. El no nos ha
hablado con “la lengua de los angeles” (1* Corintios 13:1), sino con “la lengua de los
hombres.” Y utilizando palabras humanas y palabras que pertenecen a este mundo, las ha
utilizado en toda su perfeccion.

Debemos considerar el Antiguo Testamento Hebreo como Divinamente escogido y
constituido por palabras inspiradas, teniendo en cuenta que no tenemos literatura que nos
sirva de soporte por detras.

Con el griego del Nuevo Testamento el caso es diferente, porque tenemos toda la
Literatura Clasica Griega por detras.

143




Es muy interesante notar que aunque los escritores cldsicos griegos emplearon 97.921
palabras, el Espiritu Santo solamente escogidé y empled 5.857 en el Nuevo Testamento
Griego.

Asi que existen 92.064 palabras griegas que el Espiritu Santo jamas utilizo.

Eso quiere decir que de todas las palabras usadas en la Literatura Cléasica Griega, el
Espiritu Santo solamente ha utilizado una en dieciséis, o el seis por ciento!

Aquellas que empled, en muchos casos, las utilizé en un sentido superior.

En algunas coloco un sentido diferente.

Mientras que otras, una vez mas, las ha cusiado El Mismo.

No sera necesario que tengamos en cuenta todas aquellas palabras que El nunca utilizo.

Existen cinco distintas divisiones en las cuales este asunto del uso o empleo de palabras
debe ser considerado efectivamente:

1° Donde las palabras espafiolas han dejado de usarse completamente.

2° Donde el uso de las palabras espafolas haya sido alterado.

3° Donde el uso de las palabras griegas haya venido a ser alterado:

(@) Por Dios;

(b) o por los hombres

4° Donde diferentes, pero concurrentes usos de palabras griegas sean observadas en el
espafiol.

5° Donde el uso uniforme de palabras griegas no esté alejado del espaiiol. Palabras
espaiolas anticuadas u obsoletas.

1° DONDE LAS PALABRAS ESPANOLAS HAN DEJADO DE USARSE
COMPLETAMENTE.

En el idioma espafiol hay ciertas palabras y expresiones que, siendo corrientes en el
siglo diecisiete, fueron quedandose fuera de uso totalmente, y que precisan ahora de ser
explicadas antes de que puedan ser correctamente interpretadas.

Hay muchos ejemplos de palabras y expresiones que han pasado a ser obsoletas o
anticuadas como por ejemplo El Temor de Dios, significando originalmente un profundo respeto
con amor a Dios. Debe ser el estudiante Biblico quien las investigue por si, y debe hacerlo con
un buen diccionario Biblico y consultar también los Léxicos y Concordancias que tenga
disponibles para poder llegar al verdadero uso de las palabras escritas.

2° DONDE EL USO DE LAS PALABRAS ESPANOLAS HA SUFRIDO
ALTERACIONES

Hay otra clase de palabras, que sin haber llegado en si mismas a ser obsoletas, su uso'y
significado si que ha sido alterado completamente a través de los siglos, y estas requieren una
cuidada discriminacion. Con algunas de estas alteraciones estamos bien familiarizados,
sobretodo en la palabra.

En Ingles, por ejemplo, Prevent, (prevenir, avisar) significaba originalmente preceder o ir
antes. La importancia de ello se ve en pasajes como 1* Tesalonicenses 4:15, “No precederemos
a los que durmieron.” (Ver también Job 3:12. Salmos 17:13; 49:10; 79:8; 88:13; 95:2.

Es un comentario curioso el que se hace acerca de la caida naturaleza humana el ver las
palabras cambiar asi su uso; pues esa mudanza se da siempre en un sentido unico; siempre es un
cambio para peor. Nunca nos encontramos con una palabra adquiriendo un mas alto significado!

144




Es siempre mas y mas bajo, igual que el mismo hombre caido y fracasado que arrastra
consigo también el significado de las palabras que utiliza.

(Como, por ejemplo, se dio el cambio en el uso de esta palabra “prevenir’? Y ;Por qué?
Ese cambio sucedié porque siempre que un hombre llegaba antes que otro a un cierto lugar,
era generalmente procurando su propio beneficio, resultando en dafio, perjuicio, y pérdida del
otro; de ahi que la palabra haya pasado a tener este nuevo y mas bajo significado.

Hay muchas palabras que deben ser estudiadas, y serd de mucho provecho distinguir el
significado en la época en que fueron escritas. Tenemos que tener en cuenta que estamos
tratando con palabras espafiolas cuya degradacion, si no ha sido asi tan grande, su significado
antiguo si que ha sido alterado.

Eso es por lo que el Latin es el idioma utilizado en la terminologia cientifica, porque,
siendo una lengua “muerta” el significado de sus palabras es fijo, y no puede ser modificado
por el flujo del tiempo, ni por su uso.

Recostar era un acto de hospitalidad (Mateos 15:35) y ahora significa apoyarse
fisicamente.

Artilleria, significaba cualquier instrumento hecho con arte; de ahi, armas de cualquier
especie.

Caridad, significaba amor, no proveniente de la griega (charis), sino de la francesa antigua
charitet, que significaba afable. Esta afabilidad emocional se ha convertido en si misma en el
acto mercenario de dar dinero, que jamas representa, por tanto, a la palabra griega charis.

Con estos ejemplos se puede ver cuan importante es que estemos conscientes de estos
cambios de uso en nuestra lengua castellana.

Una vez que sucede exactamente el mismo fenémeno en el griego (como ocurre en
todas las lenguas vivas) sera necesario que lo tengamos en cuenta en nuestro préoximo canon.

3° DONDE EL USO DE LAS PALABRAS GRIEGAS HA SIDO MODIFICADO

Al ser el Griego un idioma vivo, sus palabras (igual que las monedas) pasan a ser
utilizadas de una manera diferente. Algunas palabras fueron modificadas por el Espiritu
Santo, y fueron purificadas como la plata se purifica en un horno; y utilizadas en mas alto,
mejor, mas noble y en un sentido diferente de aquel que el hombre las ha utilizado siempre.

Consideraremos primero el

(1) Cambio de uso hecho por Dios, el Espiritu Santo.
2

(Areté). El hombre la utiliza solamente como humanidad o virilidad, pero el Espiritu Santo
la usa con el mas alto sentido de gloria Divina por la cual Dios es alabado. Aparece solamente
en el Nuevo Testamento: Filipenses 4:8. 1? Pedro 2:9. 2% Pedro 1:3, 5.

(Ethos). Se utilizaba significando la cueva de un animal, pero paso a tener el significado
moral de Hdabito, cardcter (1* Corintios 15:33).

(Angelos). Era la palabra griega para cualquier mensajero, también para los mensajeros de
los dioses. Pero el Espiritu Santo la puso mas arriba, y la purifico, utilizdndola como un
mensajero Suyo, y “el Angel del SENOR.”

(Chorégéo) Que significa simplemente suplir, fornecer. Pero el Espiritu la utiliza acerca de la
suficiencia Divina de todas las necesidades de Su gente (1* Pedro 4:11).

(Eclesia) Era utilizada por los griegos solamente como una asamblea popular de sus
ciudadanos (Hechos 19:39). Pero el Espiritu la utiliza refiriéndose a la asamblea de los
elegidos de Dios.

145




(Paraclétos) Se usaba solamente acerca de un asistente legal, consejero. Pero Cristo la utilizd
acerca del don del espiritu santo o “Consolador” que dentro de nosotros no puede pecar (Juan
14:16, 26; 16:7). Y el Espiritu la emplea hablando de Cristo como nuestro Abogado por
nuestros pecados delante de Dios (1? Juan 2:1).

(Scandalon) Se empleaba para definir una trampa para animales; pero en el Nuevo
Testamento se le da un uso moral y espiritual acerca de aquello que causa a cualquiera
fracasar o caer (Mateos 11:6); un sentido nunca utilizado por los griegos.

Pero hay otro

(3) Cambio de uso, hecho por el hombre.

El idioma Griego se encontraba en uso unos cuatrocientos afos antes de Cristo, y poseia
una maravillosa literatura. Sin embargo, a través del curso del tiempo las leyes que afectaron
y cambiaron el uso de las palabras produjeron la misma inevitable alteracion en muchas
palabras Griegas.

Por este motivo el uso de palabras en el griego cldsico no resulta un guia infalible
cuando tratamos el uso del Griego Biblico.

La amplitud moral y espiritual de la naturaleza del sujeto principal del Nuevo
Testamento precisaba en si mismo de muchas alteraciones, sin contar con aquellas que fueron
producidas por los cambios en el tiempo.

La Version Septuaquinta (del Antiguo Testamento Hebreo para el Griego) sefiala
muchas de estas mudanzas. Pero dentro de los tltimos afios la evidencia de esta fuente de
informacion ha sido ampliamente desarrollada a través de los papiros que han sido
descubiertos, y desenterrados, en Egipto. El descubrimiento de estos documentos esta siendo
incrementado diariamente en niimero, y estan siendo depositados y estudiados en las mas
importantes librerias de Europa. Algunos estudiantes estan ocupandose de sacarlos a la luz, y
otros traduciéndolos, mientras que otros (como nosotros propios) se dan al trabajo de
aplicarlos al lenguaje del Nuevo Testamento. Todos rinden un gran servicio a la Palabra de
Dios haciendo publicos sus descubrimientos.

Estos Papiros contienen documentacion de todo tipo; exactamente igual que la que se
encontraria siglos atrds en una casa, abierta de repente a la luz del dia, o la que se depositaba
en una tumba. Hay cartas de negocios, cartas de amor, contratos, certificados, acuerdos,
acontecimientos, vales de venta, ejercicios escolares, letanias, literatura magica, billetes de
espectaculos, y todo tipo de produccion literaria.

Todo esto tiene un valor incalculable puesto que nos capacita para obtener un verdadero
conocimiento de muchas palabras Griegas que nuestros traductores, y, de hecho, los
Revisores, no poseian; teniendo solamente la ayuda de 1éxicos, que dan el uso de las palabras
simplemente en el Griego cldsico.

Se nos hace completamente imposible, en un trabajo tan pequefio como este, dar una idea
pormenorizada o general sobre este vastisimo tema. Solamente podemos indicar la existencia
y naturaleza de un campo de estudio en esta materia, y fornecer unos pocos ejemplos por
medio de ilustracién de sus usos en conexioén con esta nuestra tercera Division, que dice
respecto a los cambios de uso en Griego de palabras elaborados por el hombre, pero utilizadas
por el Espiritu Santo.

Debemos anotar que fueron escogidas al acaso, y no tienen ni un orden alfabético ni
ningun tipo de orden.

La palabra zéopoied, se utilizaba en la literatura clasica Griega significando producir vida
de algun origen; pero su uso en el Nuevo Testamento Griego paso a ser dar vida nuevamente, tanto

146




vida espiritual como de resurreccion (Juan 5:21; 6:63; Romanos 4:17; 8:11; 1* Corintios
15:22, 36, 45. 2% Corintios 3:6; Galatas 3:21. 1* Timoteo 6:13; 1* Pedro3:18.

Paroikos que significaba vecino pas6 a utilizarse como extranjero (Hechos 7:6, 29. Efesios
2:19. 1* Pedro 2:11).

Praktor que literariamente es un hacedor de algo, pasa a significar el hombre que Aace la
mas cuestionable de las obras, el recolector de impuestos. Pero los papiros nos muestran que pasé
a tener un todavia mas bajo significado. El cobrador de impuestos era aquel que los encerraba
en prision; por eso paso6 a usarse como el carcelero! La palabra se da dos veces (Lucas 12:58, y
no debia traducirse por oficial sino por carcelero.

Presbuteros que significa un anciano, en los papiros se utiliza sin embargo hablando acerca
de un cargo oficial importante tanto civil como religioso. Este es su uso en el Nuevo Testamento.

Anaginosco, significaba primeramente persuadir, y después conocer bien, alcanzar un exacto
conocimiento, y después leer. Pero su uso posterior extendido llegé a ser leer en voz alta haciendo
comentarios, con el fin de persuadir a los oyentes. Este es su significado en el Nuevo Testamento.
(Ver Mateos 24. 15. Marcos 13:14; Lucas 4:16; Colosenses 4:16. 1* tesalonicenses 5:27.
Apocalipsis 1:3, etc.)

Apostomatizo, significa dictar o ensefiar a un nifo lo que tiene que escribir o recitar. Pero
su uso posterior fue examinar haciendo preguntas acerca de lo que ha sido ensefiado. Este es su
uso en Lucas 11:53: “Comenzaron a presionarle y a examinarlo acerca de muchas cosas.
(Como si fuese uno de sus pupilos). Ellos no estaban interesados en obtener informacion
alguna, sino que procuraban un desliz para poder acusarle.

Grapho, escribir, en los papiros siempre se utiliza como un documento escrito legal y
oficial. El perfecto gegraptai , el estandar escrito, siempre implica un apelo a lo autoritativo, a una
autoridad incontestable, definitiva y reguladora.

Aqui podemos ver la posicion que sostiene el Espiritu Santo por encima de la tradicion
oral. Aqui, ademas, también podemos ver una referencia a la certidumbre y naturaleza de la
revelacion del Misterio (o secreto) en la graphon propheticon, los escritos proféticos, de Romanos
16:26 (compare con Efesios 2:20; 4:11; y 2* Pedro 1:20, etc.). También podemos detectar aqui
la razén por la que Pablo queria tener “los pergaminos” que le pidi6 a Timoteo que trajese con
¢l (2° Timoteo 4:13) porque la verdad de la Biblia se basa en evidencias documentadas, y no en la
tradicion oral.

Apecho, tener de, o recibir. Pero los papiros nos muestran que era la forma comun de recibir
totalmente. Este es su uso en Mateos 6:2, 5, 16. Lucas 6:24, y Filemon 15, que ensefian que
cuando los fariseo oraba lo hacian para ser vistos por los hombres; los hombres tenian que
verlos; tenian que recibir su recompensa, por tanto, totalmente; y ya no tenian nada mas que
recibir; no podian esperar una respuesta verdadera a sus oraciones.

Bebaiosis, confirmacion. En los papiros es la garantia del vendedor al comprador que hacia
valida la venta (Filipenses 1:7. Hebreos 6:16, donde se traduce “confirmacion’)

To dokiminion, la prueba o tribulacion. En los papiros siempre se emplea como un adjetivo,
significando genuino, examinado, y se encuentra especificamente en contratos de casamientos
con el sentido de certificado. Este es su uso en el Nuevo Testamento, que denota el resultado de
la prueba, y ha sido cambiado del acto o proceso de la prueba o tribulacion. Aqui en 1* Pedro
1:7 significa “tu prueba o fe genuina”; y en Santiago 1:3 “tu fe puesta a prueba que te lleva a
ser paciente.”

Dikaios, justicia, o justificacion, se utiliza en los papiros de aquel que pasa a tener un modelo
requerido esperado o procurado. Se usa hablando sobre un caballo, sobre una vaca, de sus
medidas; como aparece en la Septuaquinta (Proverbios 11:1) “la pesa cabal.”

147




Este es su uso en el Nuevo Testamento, y nos muestra que la justicia de Dios, cuando es
concedida, lleva a su receptor a un modelo que Dios mismo requiere y procura. El pecador
salvo se hace, por tanto, a través de ella “apto para participar de la herencia de los santos en
luz.” (Colosenses 1:12) y por eso se le denomina “completo en Cristo.”

Hilasterion, Nos ha llegado a través de la Septuquinta; donde en Exodo 25:17 (Hebreos
16), se traduce “y hards un propiciatorio de oro fino.” Esta palabra propiciatorio tiene el
significado de una cobertura, puesto que la cobertura, en donde la sangre era derramada, era
con el sentido de propiciacion.

La palabra en Hebreos 9:5 debe mantener este uso, “y sobre ella los querubines de
gloria que cubrian el propiciatorio.” Por la figura, Metonimia, el resultado (propiciacion) se pone
por el significado por el cual se obtiene (la cobertura del arca en donde la sangre era rociada)
Esto era lo que los querubines tapaban, no el propiciatorio mismo.

Asi que la palabra puede ser tomada con ese sentido aqui; como también debe suceder
en todos los pasajes donde se encuentre, Romanos 3:25: “a quien Dios puso como
propiciacion.”

En los papiros y en las inscripciones y monumentos esta palabra se emplea con el
sentido de voto o regalo propicio.

Por eso, aqui, Cristo fue el regalo propiciatorio de Dios, el regalo del amor Divino. No
el regalo del hombre para Dios; sino el regalo de Dios para el hombre.

Euergetes significa bienhechor, pero nuestro Sefior utiliza en Lucas 22:25 esta palabra con
un sentido particular y casi técnico que se ha revelado en descubrimientos recientes. La
palabra habia estado restringida del sentido de bienhechor al limitado y especial sentido de
bienhechor en respaldo del publico, que connota el reconocimiento publico de una persona como
siendo un BENEFACTOR.

El descubrimiento de inscripciones y monedas, se suman a la evidencia que ya existia,
establece este uso especial de la palabra en los dias de nuestro Sefior.

Plethos, es generalmente traducida multitud. En los papiros tiene un uso técnico y se
aplica a una comunidad de asociados o una congregacion. Este parece ser su uso en Lucas
1:10; 19:37. Hechos 2:6; 4:32; 6:2, 5; 15:12, 30; 19:9; 21:22.

Mikros, pequerio, de baja estatura. En los papiros esta palabra aparece en el sentido de joven,
en contraste con megas, grande, que se utiliza para adulto. Este es claramente el sentido que tiene
en Marcos 11:11; 18:6, 10, 14. Hechos 8:10; 26:22.

Kuriakos, del Serior, se utiliza en los papiros hablando de lo imperial, y de una manera
especial perteneciente al kurios, el Serios, como Gobernante.

Cheirographon, manuscrito. En los papiros este es el término que se emplea para definir un
certificado de débito. Han sido encontrados en gran abundancia; algunos fueron saldados y por
eso cancelados. Este es el sentido que tiene en Colosenses 2:14, donde Unicamente se
encuentra.

Adolos, que aparece solamente en 1* Pedro 2:2 y se traduce por sincero. En los papiros
tiene el sentido de no adulterado, refiriéndose a la comida.

Sphragizo, marcar con sello En los papiros se utiliza con el sentido de entregar la propiedad
en posesion de quien recibe. Sellar alguna cosa a alguna persona es entregarsela, sellar es lo
ultimo que se hace antes de la entrega. Este es el uso que tiene en Romanos 15:28. Efesios
4:30.

Charagma, una marca. En los papiros esta palabra 1° siempre se utiliza con una marca en
conexion con el emperador; y 2° siempre contiene su nombre o su imagen, y el afio de su
reinado. 3° Era necesaria para comprar o vender. 4° Era conocida técnicamente como
charagma.

148




Se encuentra en todo tipo de documentos, o mismo en “vales de venta.” En Hechos
17:29 se traduce por imaginacion. También se utiliza hablando de la “marca” de la Bestia
(Apocalipsis 13:16, 17; 19:9, 11; 15:2; 16:2; 19:20; 20:4. jSera ella quien se ensefioree en
aquel dia!

Anapempo, asignar. Esta palabra se usa en los papiros para asignar una autoridad superior.
Este es suuso en Lucas 23:7, 11, 15, y Hechos 25:21.

También se utiliza para asignar con pompa y dignidad.

Biazomai, usar la fuerza o presionar con violencia. Los comentadores nos dicen que solo
aparece dos veces en el Nuevo Testamento, y siempre al principio de un pasaje. El primero de
los dos pasajes es Mateos 11:12, “el reino de los cielos sufre violencia.” El segundo es Lucas
16:16 “todos se esfuerzan para entrar en ¢él”

Pero el significado de la palabra, y la interpretacion en ambos pasajes nos la da una
inscripcion que ha sido encontrada en un templo en Sunium (Grecia) y construido en el
periodo imperial que comenz6 en el afio 24 antes de Cristo.

Fue fundado por Xanthus el Licio como un santuario.

En esta inscripcion se prescribe una cierta ceremonia de purificacion como condicion de
entrada en el templo; y dice que ningln sacrificio puede ser hecho por hombre alguno sin
permiso de su fundador. Y después la regulacion continua: -

“Pero si alguien lo hace por fuerza (a su manera)
Su ofrenda no es del agrado del dios.”

Este es el uso correcto de la palabra en los dos pasajes. Asi es como armonizan los dos
pasajes; el uso en ambos es el mismo; y, los dos estan de acuerdo con el uso que se le daba a
la palabra en el periodo de tiempo en el Nuevo Testamento.

Katakrima, es una palabra importante, solamente aparece tres veces en el Nuevo
Testamento.

Romanos 5:16, ‘el juicio vino por un solo pecado para condenacion.”

Versiculo 18, “Asi como por la transgresion de uno vino la condenacion a todos los
hombres.” Romanos 8:1, “Ahora, pues, ninguna condenacion hay para los que estan en Cristo
Jesus.”

Esta palabra se ha encontrado en los papiros con un uso legal en documentos de venta.
Se emplea como /os cargos de una finca, tales como notas de débito, tasas de todo tipo y
pagamentos de todas clases. En todos se menciona, pero el efecto del documento legal es
declarar que el suelo de la propiedad se encuentra /ibre de todo encargo de cualquier clase. Observe
esta connotacion en Romanos 8:1.

Hupostasis, se traduce “conviccion” en Hebreos 11:1, pero en los papiros se usa con el
sentido de titulo de propiedad. Eso nos muestra que creer lo que Dios nos dice y nos promete es
nuestro titulo de propiedad de las cosas por las que nos pide que esperemos.

IV. DONDE DIFERENTES PERO CONCURRENTES USOS DE PALABRAS
DEBEN SER OBSERVADOS EN EL ESPANOL.

Aparte de las diferentes eras o ambientes existen muchas palabras griegas que el
Espiritu Santo Mismo utiliza con una conexion diferente, y con variados significados. Estas
palabras pueden facilmente ser detectadas, observadas, y clasificadas; y nuestras traducciones
castellanas pueden y deben ser hechas en conformidad con ellas.

149




Esta parte de estudio requiere un entendimiento espiritual (1* Juan 5:20. 1* Corintios
2:14), sentido comun, y un esfuerzo mental para seguir la guia que Dios nos ofrece sin tener
en cuenta todo aquello que hemos bebido y “recibido de los padres de la tradicion.”

Cuando experimentamos la dificultad recibiendo la verdad de Dios, muchas veces se
debe a que queremos mantener al mismo tiempo la tradicion, e intentamos que las dos
combinen y armonicen. Pero en el momento que dejemos de lado 1 tradicion todo se vuelve
mas sencillo. La dificultad no se encuentra en la simple verdad, sino en intentar mantener la
creencia de la tradicion junto con la sencilla verdad. Tenemos que dejar para tras alguna de las
dos cosas, y todo sera mas sencillo; es el esfuerzo en mantener las dos que cria la verdadera
dificultad.

Vamos a ilustrar este asunto yendo a la Palabra.

1° “Parousia”. — Esta palabra nos ofrece un excelente y practico ejemplo, y nos demuestra
la necesidad de llevar a cabo una discriminacion entre sus diferentes usos.

Ha habido muchos que la han tomado como un nombre propio, y hablan de “/la Parousia”
como si se refiriese a un acto separado y distinto; la venida del Sefior como se encuentra
revelada en 1* Tesalonicenses 4.

El préximo paso es que, cuando se encuentran con que esta misma palabra es utilizada
para la venida de Cristo en Mateos 24, “inmediatamente antes de la Tribulacién de aquellos
dias,” no les deja otra alternativa sino la de interpretar 1* Tesalonicenses 4 como viniendo
después de la Tribulacion.

De esa manera se dan los problemas y las confusiones; y también se pierde la bendita
esperanza de aguardar al Hijo de Dios de los cielos, porque, asi, es puesta en tinieblas.

Sin embargo, todo se vuelve mas sencillo en el momento que hagamos la distincion
entre los varios usos de la palabra parousia. No existen diferencias de opiniones en cuanto al
significado de la palabra. Todos estamos de acuerdo en que su unico significado es presencia; y
cuando se traduce por venida siempre denota la actual presencia de la persona que ha venido.

En nuestro Léxico y Concordancia Griego y Espariol, encontramos que la palabra parousia
aparece veinticuatro veces; y que se traduce presencia en dos ocasiones, y veintidos veces por
venida.

Nuestro objetivo, ahora, es encontrar como la utiliza el Espiritu Santo; y si lo que
ensefan algunos esta correcto, que dicen que se refiere siempre a la venida de Cristo por sus
santos antes de la Tribulacion.

Nadie nos puede ayudar a descubrirlo; ni tampoco servira de ayuda que recolectemos
todas las fechas, ni mirar atentamente cada uno de los pasajes observando sus diferentes usos.
Teniendo ahora la lista completa de los veinticuatro Textos, leemos cada uno de ellos
(con sus respectivos contextos, por supuesto), y encontramos que: -

(a) Seis veces se utiliza acerca de la presencia de INDIVIDUOS, y que se encuentran
en persona, de cuerpo presente.
1° Corintios 16:17, Estéfanas.
22 Corintios 7:6, 7, Tito.
2% Corintios 10:10, y Filipenses 1:26; 2:12, Pablo.

(b) Seis veces se utiliza acerca de la presencia de Cristo en el aire, cuando el venga y
concretice el Rapto de sus santos, antes de la Gran Tribulaciéon (1°
Tesalonicenses 2:19; 3:13; 4:15; 5:23. 2* Tesalonicenses 2:1, y 1* Juan 2:28).
Observamos que, todas las veces menos una, se encuentran en las epistolas a los
Tesalonicenses.

150




(c) Once veces se usa hablando acerca de la presencia de Cristo en la tierra, cuando con
su Iglesia €l vuelva a la tierra, en el dia del Sefior, “inmediatamente después de
la Tribulacion de aquellos dias” (Mateos 24:3, 27, 37, 39. 1* Corintios 15:23. 2%
Tesalonicenses 2:8. Santiago 5:7, 8. 2% Pedro 1:16; 3:4, 12).

(d) Una vez se emplea para la presencia de “aquel inicuo,” que serd destruido por el
glorioso adviento de Cristo (2* Tesalonicenses 2:9).

Estos son todos sus usos; y como vemos, de una vez por todas, no es correcto hablar de
la “La Parousia” como si se refiriese solamente a Cristo; o a su venida como si fuese un solo
hecho; o a una parte solamente de esa venida.

Observamos que hay un capitulo (2* Tesalonicenses 2) donde la palabra se utiliza
hablando de tres actos distintos de estar presente: -

Tenemos la presencia de Cristo en el aire antes de la Tribulacion (2° Tesalonicenses 2:1) y
nuestra reunion alli con €l;

Tenemos la presencia del inicuo sobre la tierra durante 1a Tribulacion (2° Tesalonicenses
2:9)

Y también existe la presencia del Sefior sobre la tierra, en toda su gloria, por la cual el
inicuo sera destruido. Esta se dara después de la Tribulacion (2* Tesalonicenses 2:8).

Si no somos cuidadosos a la hora de distinguir estos varios usos de la palabra parousia,
vamos a crearnos muchas confusiones en la Palabra, y muchos problemas en nuestra mente.
Vamos a encontrarnos a nosotros mismos tomando un pasaje que nos habla de la presencia del
Sefior sobre la tierra después de la Tribulacidn, e interpretandolo como si fuese de su presencia
en el aire antes de la Tribulacion; y, si tomamos la palabra parousia con este uso posterior,
entonces interpretaremos 1* Tesalonicenses 4 por Mateos 24; y no solamente pondremos a la
Iglesia a pasar a través de la Tribulacion, sino que tendremos una discrepancia y pensaremos
que el Rapto de 1* Tesalonicenses 4 no se dard hasta después de la Tribulacion, asi no
disfrutaremos de todas sus bendiciones. Le otorgaremos una flagrante contradiccion a 1*
Tesalonicenses 5:4, que categOricamente nos asegura que “el Dia del Sefior no nos
sorprenderd como ladron.” Y nos pondremos nosotros mismos en el interior de aquella gran
“tiniebla” en la cual la misma palabra nos dice que “no haremos parte.”

2° Pneuma, espiritu, esta palabra pneuma, espiritu, es una palabra de suma importancia.

Cuando se hace la lista completa (como hemos hecho antes con Parousia) encontramos
que existe muy poca o ninguna diferencia en lo que respecta a su traduccion; puesto que se
traduce siempre por espiritu en todas las ocasiones, menos en Juan 3:8, donde se traduce por
viento, y en Apocalipsis 13:15 donde se hace por aliento.

En este caso, una vez que hay diferentes usos, todos ello deben ser confinados a la
interpretacion y no a la traduccion.

No precisamos de hablar mas sobre esta palabra, porque en nuestra obra E/ Donador y Sus
Dones, o, el Espiritu Santo y Su Obra, hemos elaborado una lisa completa de todas las ocurrencias
de la palabra pneuma y hemos expuesta, de manera exhaustiva todo el tema.

Hemos separado catorce usos diferentes, y hemos clasificado listas y apéndices, de los
cuales el lector podré obtener por si mismo todo lo que puede ser aprendido de estas listas.

Se utiliza para (1) Dios, (2) Cristo, (3) el Espiritu Santo, (4) las operaciones del Espiritu,
(5) la Nueva Naturaleza, (6)Psicologicamente, (7) de Caracter, (8) por Metonimia para lo que

151




no es del cuerpo, (9) por Sinecdoque para uno mismo, (10) Adverbialmente, (11) sobre
Angeles, (12) sobre Demonios, (13) del Cuerpo Resucitado, (14) en combinacién con la
palabra “santo,” sin el articulo.

Los usos de esta palabra son tan importantes que requieren un volumen aparte para ser
completamente tratados

Para que nos demos cuenta de esto basta decir que la expresion pneuma hagion, espiritu
santo, aparece cincuenta veces (de 388), y siempre se refiere a los dones o operaciones del Espiritu
Santo, y nunca al Espiritu Santo, el Donador.

La evidencia es muy clara y simple. En Lucas 24:49 el Sefior Jestis denomin6 “la
promesa de mi Padre” (por la que tenian que aguardar los apdstoles en Jerusalén), “poder
desde lo alto.”

En Hechos 1:5 denomina a esta misma promesa “pneuma hagion.”

Por tanto, pneuma hagion es “poder de lo alto.”

Esto prueba que pneuma hagion es aquello que es dado, y no el Donador.

Si precisamos de una mayor evidencia, se nos ofrece por el crucial pasaje que se
encuentra en Hechos 2:4, “Y fueron todos llenos del pneuma hagion, y comenzaron a hablar en
otras lenguas, segin EL ESPIRITU les daba que hablasen.”

Aqui se puede ver que el Donador y Su don son cosas muy diferentes. Lo que fue dado
fue el espiritu a través del cual ellos “hablaron en lenguas.” Y el Donador, que les dio lo que
tenian que hablar fue “el Espiritu.”

No hay nada que pueda ser mas claro.

Desafortunadamente, todas las versiones han colocado arbitrariamente el articulo, y han
utilizado letras mayUsculas en “Espiritu Santo” en estas cincuenta veces que hemos sefialado,
por eso se le confunde tanto al lector espafiol, y se le lleva a pensar que se trata de la Persona
de quien se esta hablando; mientras que no se le da la informacion del hecho que significa Su
don y sus operaciones.

Este asunto es tan importante, y la informacion tan dificil de obtener, que seria
necesario dar una lista de los cincuenta pasajes. Puesto que asi reparariamos en todos los
detalles que deben ser tenidos en cuenta en su cuidadoso estudio. El lector deberd tomar su
Biblia, y marcar en sus margenes cada una de estas

Cincuenta ocurrencias de pneuma hagion: Mateos 1:18, 20; 3:11. Marcos 1:8. Lucas 1:15,
35, 41, 67; 2:25; 3:16; 4:1 (el primero); 11:13. Juan 1:33 (el segundo); 20:22. Hechos 1:2, 5,
8; 2:4 (el primero), 33, 38; 4:8, 25, 31; 6:3, 5; 7:55; 8:15, 17, 18, 19; 9:17; 10:38, 45; 11:16,
24; 13:9, 52; 19:2 (dos veces), 6. Romanos 5:5; 11:1; 14:17; 15:19. 1* Corintios 2:13; 6:19;
12:3 (el segundo). 2* Corintios 6:6. 1* Tesalonicenses 1:5, 6. 2* Timoteo 1:14. Tito 3:5.
Hebreos 2:4; 6:4. 1 Pedro 1:12. 22 Pedro 1:20. Judas 21.

Algunos de los pasajes anteriores son muy importantes, y se podran obtener mas
instruccion si los estudiamos en el orden siguiente: Hechos 6:3. Lucas 11:13. Juan 20:22.
Hechos 8:15, 17, 19, 20.

3° Iglesia.- Ya hemos considerado esta palabra cuando tratamos del canon “La Verdad y
la Ensefianza en su Dispensacion” (Parte 1., capitulo III). Pero hay una cosa mas que debemos
saber acerca del uso de la palabra ecclesia, de quien se obtiene generalmente la traduccion.

Esta traduccion es bastante desafortunada, si tenemos en consideracion el hecho de que
nuestra palabra castellana “iglesia” tiene también, en si misma, variados usos.

Asi que, es importante que procuremos cuidadosamente y que ajustemos los dos usos, y
que dividamos justa y correctamente el uno del otro.

La palabra griega ecclesia significa una convocatoria de persona que han sido /lamadas.
Podriamos traducirla por una asamblea de personas escogidas.

152




Se utiliza (1) sobre Israel como un Pueblo escogido de entre el resto de las naciones
(Génesis 28:3); (2) del Concilio Tribal de Simedn y de Levi, una pequeia reunion, de escogidos
entre cada una de las dos Tribus (Génesis 49:6); (3) sobre una asamblea de Israelitas para
adorar o con alglin otro propdsito (Deuteronomio 18:16; 31:30. Josué 8:35. Jueces 21:8. 1*
Reyes 8:65. 1* Cronicas 29:1. Hechos 7:38; (4) Cualquier asamblea de adoradores en
congregacion (Salmos 22:22, 25. Mateos 16:18; 18:17. 1* Corintios 14:19, 35. Gélatas 1:13.
Hebreos 2:12); (5) De asambleas separadas en distintas localidades (Hechos 5:11; 8:3. 1°
Corintios 4:17, etc.), (6) Sobre una Compania de Plateros Efesios (Hechos 19:32) que se
distinguian de la populacion de Efeso; (7) sobre una asamblea de ciudadanos (Hechos 19:39).

A seguir tenemos el uso especial que le da Pablo, que es muy diferente del que tienen
todos los anteriores. Es otra asamblea constituida por de individuos escogidos de entre los
judios, o de entre los gentiles (tal como en Hechos 19); pero este nuevo Cuerpo esta
compuesto de entre ambos y ya no se denominan asi ni pertenecen tampoco a esos grupos
(Galatas 3:28; 6:159). Esta vocacion o llamada de escogidos es el Secreto (o Misterio) que
estaba escondido en Dios, y nunca habia sido revelado a los hombres hasta que la
administracion le fue encomendada al Apdstol Pablo.

El uso de la palabra castellana “iglesia” es también igualmente variado. Se usa para (1)
cualquier congregacion, (2) de una iglesia en particular (como la Romana o la Anglicana), (3)
del Ministerio de una iglesia, (4) del Edificio donde la congragacion se retine en asamblea, (5)
sobre una Iglesia cuando se hace la distincion con la Capilla, (6)Se utiliza también hablando
de la Iglesia distinguiéndola del mundo, y (7) se usa con el sentido que le da Pablo, del
Cuerpo de Cristo.

Todo esto nos muestra el extremo cuidado que debemos observar en el uso de las
palabras.

)

4° “Elementos” o “Rudimentos.” — La palabra griega para stoicheia tiene dos usos diferentes,
uno material, y el otro moral.

Se emplea para lo que es material en 2* Pedro 3:10, 12; hablando acerca de los
elementos materiales de los cuales la creacion, o este mundo, es compuesto.

En los otros cinco pasajes se usa acerca de las ordenanzas religiosas que componen /os
actos externos de la religion, con todos sus ritos y ceremonias.

Aparece cuatro veces en las Epistolas dirigidas a la iglesias; dos en Gaélatas y dos en
Colosenses, estas dos Epistolas fueron escritas para corregir errores doctrinales. Galatas
corrige los errores en conexion con la doctrina que expone la Epistola de los Romanos
concerniente a la justificacion, y Colosenses que fue escrita para corregir los errores
doctrinales que fueron expuestos en la Epistola a los Efesios concerniente al Misterio.

En ambas, las ordenanzas externas de la Religion son contrastadas por las verdades
espirituales de la Cristiandad (opuestas a la Religion).

Existen muchas versiones donde se ha instalado la confusion y que no saben si
traducirla por “Rudimentos” o “Elementos” en estas Epistolas. La version que utilizamos
castellana de Reina y Varela de 1.960 esta correcta utilizando el uso moral de “Rudimentos”,
lo que no sucede en la mayoria de las versiones inglesas citadas por el autor (Nota del
Traductor).

5° Santos.- La palabra hagios, santo, cuando se encuentra en plural (hagioi) siempre se
traduce por santos.

Por supuesto que significa lo mismo, santo, o, el santo, excepto cuando se concluye del
contexto que /os santos son quienes son asi designados.

Un breve repaso de los usos del plural, agioi, nos mostraran que son cuatro en numero.

153




Por supuesto que los lectores comunes, que se encuentran, de hecho, mas familiarizados
con el uso del Nuevo Testamento; y, en términos egoistas, mas aptos, asi como mas
acostumbrados, a interpretar fodas las cosas como si fueran de la iglesia! Nunca estaran inclinados a
estudiar su uso, ni tendran voluntad de dejar de darle el significado del cual se han apropiado
para si mismos.

Esto es suficiente para mostrarnos la necesidad del estudio del uso de esta palabra
“santos.”

(1) Se usa para los Angeles (Deuteronomio 33:2).

Jehova vino de Sinai

Y de Seir les esclarecio;
Resplandecio desde el monte de Paran
Y vino de entre diez millares de santos.
Con la ley de fuego a su mano derecha.

Aqui tenemos muy claro que la palabra “angeles” debia haber sustituido la palabra
santos, por “santos (angeles)” como estos seres celestiales son denominados. Esto se prueba
por una referencia en Salmos 68:17; en donde, refiriéndose al mismo descenso Divino del
Sinai, la palabra “angeles” es la que se utiliza en vez de “santos,” como otro nombre para
ellos (King James version).

(2) Se utiliza hablando de Israel en el versiculo siguiente (Deuteronomio 33:3).
“Aun amo a su pueblo;
Todos los consagrados (santos) a €l estaban en su mano.”

Aqui la palabra se usa con referencia al Pueblo de Israel, porque las palabras
precedentes son — “Esta es la bendicion con la cual bendijo Moisés varon de Dios a los hijos
de Israel, antes que muriese.”

Es una bendicidon que estd todavia por recibir su consumada plenitud, cuando el Sefior
vuelva a venir de nuevo, y el Pueblo de Israel lo reconocerd como su Divino Redentor, su
Rey, y su Sefior.

(3) Se usa también hablando de otros individuos y otros israelitas piadosos como en
Salmos 16:3; 34:9; 89:5, 7; 106:16. Oseas 11:12.

(4) Se utiliza en las Epistolas de la Iglesia y especialmente cuando habla de
miembros del Cuerpo espiritual Unico, cuya santidad es la de Cristo; y cuya
santificacion por tanto, una vez que la han disfrutado sobre la tierra, es superior
que cualquier otra que haya sido creado en cualquier ser espiritual, una vez que
han alcanzado el mas alto titulo de, “hijos de Dios.”

Este es su uso al comienzo de las Epistolas como aparece en Romanos 1:7. Colosenses
1:2, etc.

Con esta llave, los estudiantes de la Biblia no tendran dificultad a la hora de determinar
cudl es el uso de la palabra en un pasaje en particular; porque el contexto simplemente sera
suficiente para averiguar cual debe ser.

No precisamos de recorrer todo el pasaje donde la palabra “santos” aparezca; aunque
eso seria hacer un trabajo en el cual nuestros lectores encontrarian placer y provecho
llevandolo a cabo.

154




Uno o dos pasajes podran ser dudosos; en cuyo caso sera bueno que no concluyamos
nada, sino que podemos esperar por que Dios nos los ilumine posteriormente.

Otros pasajes recibirdn una nueva interpretacion que nos llevard a mudar el punto de
vista tradicional.

Igual que sucede en el caso de Mateos 25:31, encontraremos que varios pasajes en los
que teniamos por habito pensar que se referian a la Iglesia de Dios, nos daremos cuenta que se
refieren verdaderamente a seres angelicales.

“Cuando el Hijo del Hombre venga en su gloria, y todos los santos angeles con ¢l,
entonces se sentard en su trono de gloria.” (Mateos 25:31).

Aqui tenemos la palabra “angeles” asociada con la palabra “santos”, que no nos deja
ninguna posibilidad de duda.

En armonia con este pasaje debemos tomar 1? Tesalonicenses 3:13.

“Para que sean afirmados nuestros corazones, irreprensibles en santidad delante de Dios
nuestro Padre en la venida de nuestro Sefior Jesucristo con todos sus santos (dngeles).”

Por otra parte, en 2* Tesalonicenses 1:10 la palabra “santos” se utiliza de manera
sinbnima de “todos los que creyeron,” y en contraste con los “4ngeles de su poder” del
versiculo 7, puesto que

“cuando se manifieste el Sefior Jesus desde el cielo” (ver.7) aquellos que se encuentren
en tribulacion recibiran “reposo.”

Esta revelacion en juicio del versiculo 10 tendré lugar “cuando é/ venga en aquel dia para
ser glorificado en sus santos sobre la tierra (Israel) y ser admirado (en aquel dia) con todos los
santos raptados.”

En Judas 14 la palabra “santos” con toda claridad se refiere a dngeles

“De estos también profetizd Enoc, séptimo desde Adan, diciendo: He aqui, vino el
Sefior con sus santas decenas de millares para hacer juicios contra todos.”

En Apocalipsis 15:3 la palabra “santos” deberia ser “edades” de acuerdo con otras
versiones, 0 “naciones” como la traducen otras. La Estructura (/ntroversion) concuerda con
“naciones.”

V. DONDE UN USO UNIFORME DE LAS PALABRAS GRIEGAS NO DEBE SER
RETIRADO DEL QUE TIENE EN EL ESPANOL

Las palabras griegas no siempre tienen diferentes usos. La vasta mayoria tienen un uso
uniforme; y este uso no debe ser deducido del espafiol, no debe ser tomado del que tiene en
nuestra lengua espanola, y no puede ser ignorado bajo pena de que suframos serias pérdidas.

Aunque no nos lleve a malinterpretar o dar una interpretacion errada de un pasaje,
ignorar esta llave nos creard una innecesaria confusion.

Tentacion.- peirazo, tentar peirasmos, tentacion. Estas palabras aparecen muchas veces. La
ultima aparece veintiuna veces, y en todas ellas menos en una se traduce tentacion (en la King
James Vesion).

Pero el uso de peirasmos en la Biblia se hace siempre con el sentido de prueba, vicisitud:
por eso se emplea especialmente acerca de conflicto, afliccion o tribulacion, porque eso es lo que
verdaderamente prueba al hombre mas efectivamente que cualquier otra cosa.

Nuestra palabra castellana “tentacion” significaba, originalmente, algo bastante
parecido: Momentos de tension, dureza, intentar sacudir la presion.

Este es el estado del que se encuentra sometido a prueba (Deuteronomio 8:2).

En el Antiguo Testamento la palabra se utiliza hablando de las aflicciones en si mismas
(Deuteronomio 7:19; 19:3).

155




Eso también nos aclara su uso en Lucas 8:13 — “y en el tiempo de la prueba, o afliccion
(no tentacion en el sentido de seduccion, tal como usamos hoy la palabra casi exclusivamente)
se apartan.”

En Hechos 20:19 Pablo se esta evidentemente refiriendo a lo que ¢l denomina, en 2*
Corintios 11:26, de los “peligros de los de mi nacion.”

En Hebreos 11:18. 1* Pedro 1:6. Apocalipsis 3:10 el significado es el mismo.

De todo lo que hemos visto, podemos deducir que en la oracidon del Senor la palabra
deberia haber sido traducida por prueba o tribulacion; refiriéndose a la Gran Tribulacion.

En Mateos 4:1. Marcos 1:13, y Lucas 4:2 son mencionados los sufrimientos de nuestro
Sefor (compare con Hebreos 4:15).

Pobre, (penes.- la palabra utilizada y traducida por “pobre” (penes) (praus) (ptochos), y
(tapeinos), significan todas oprimidos.

La idea que tenemos en Occidente de ser pobre ha pasado a ser la de no tener dinero,
porque la condicion del pobre en los tiempos modernos ha perdido una gran caracteristica del
pobre de siglos pasados, y del tiempo presente todavia, en el Oriente.

Sin embargo, el uso Biblico de la palabra no ha sido modificado como tiene por hébito.

En la civilizacion griega, esta palabra no tenia mucho del mismo significado que se le
da hoy en dia, porque opresion no se encontraba entonces asociada con pobreza.

Pero la Biblia relata y describe las condiciones Orientales, y una vez que en el Griego
Clasico esta palabra penes significa pobre en contraste con rico, ptochos significa destituido en
contraste con fluente, y praaus significando de caracter apacible, en contraste con violento, aun
asi, en la Biblia, estas palabras son todas utilizadas para describir la clase oprimida de cualquier
pais: los pasantry o fellahin, que en aquellos tiempos, igual que sucede ahora, vivian de manera
comun y eran victimas de constantes opresiones, vejaciones, y presiones a manos de sus
autocraticos gobernantes.

Ese es el significado de las palabras pobre y manso.

Observe Salmos 10:9; 37:14, “para derribar al pobre y al menesteroso.” O Salmos 35:10:

“Todos mis huesos diran: Jehova, ;Quién como tud, que libras al afligido del mas fuerte
que ¢él, y al pobre y menesteroso del que lo despoja?”

Esto es por lo que a Dios se le representa tan a menudo como el libertador de los pobres,
o de los oprimidos (Salmos 12:5; 34:6; 37:10, 11; 40:17; 72:4, 13; 76:9; 147:6).

En el Nuevo Testamento tiene este mismo uso.

Paraiso.- Paraiso es una palabra Oriental, y fue aparentemente utilizada por Xenofon para
indicar los jardines de los reyes de Persia. Su significado original era el de un parque cerrado,
plantado con arboles, y adornado con fuentes. En estos jardines era donde los monarcas se
reunian para disfrutar de los placeres de la caza.

Pero el Espiritu Santo ha exaltado ese significado y ha utilizado la palabra en un sentido
superior. Porque “el Paraiso de Dios” es el “jardin” donde Dios plant6 el Edén para que el
hombre habitase placidamente. Y cuando la maldicion sea completamente removida, toda la
tierra sera un paraiso donde Dios volverd a habitar con el hombre.

La Biblia no reconoce ningin otro paraiso. Esta palabra griega aparece en la
Septuaquinta veintiocho veces. En nueve de ellas representa la palabra hebrea “Edén”; y en
las restantes diecinueve la palabra hebrea gan, jardin.

La palabra Hebrea Eden aparece diecisé€is veces; y Jardin, se utiliza para Edén, trece
veces en Génesis; y seis veces en otros pasajes acerca de “el Jardin de Dios” (ver Génesis 2.
Nehemias 2:8. Eclesiastés 2:5. Cantar de los Cantares 4:13).

156




Es el hombre el que muda el uso de la palabra de su significado Biblico unico, y lo
somete y trastoca por el significado que le ha otorgado Babilonia, los judios, y las tradiciones
Romanas.

“Sheol”y “Hades.” — Aqui, una vez mas, el uso Biblico de estas palabras es uniforme, y
debemos alertar a nuestros lectores acerca de un trabajo aparte que hemos realizado acerca de
este asunto, en donde podrd encontrar cada uno de los pasajes en la Biblia donde estas
palabras aparecen, con sus traducciones.

Estas traducciones son tan variables que, no solamente son una gran confusion para la
mente, sino que nos confunden con respecto a la verdad.

La palabra hebrea Sheol, y la griega Hades son traducidas treintaiuna veces por la tumba,
treinta y un veces infierno, tres veces sepultura. Sesenta 'y cinco veces en total. Cuatro veces se
coloca la tumba como infierno en el margen, lo que incrementa las veces que se traduce por la
tumba para treinta y cinco veces y reduce la traduccion de infierno para veintisiete veces.

Esto hace conque la prioridad le sea dada a la tumba, no “UNA tumba,” porque para esta
existen otras palabras: sino a “LA tumba,” para la cual no hay ninguna otra palabra. El
dominio de la tumba, o el estado de la muerte como siendo del dominio de la tumba, esa es la
idea asociada con la palabra. No se refiere al acto de morir, sino al estado de la muerte, la
condicion presente de la muerte.

El uso Biblico del Antiguo Testamento debié adquirir el significado del uso pagano de la
palabra Hades, porque el Espiritu Santo lo usa con su apropiada palabra hebrea Sheol en Hechos
2:27 cuando cita Salmos 16:10.

Si tenemos en cuenta estos dos pasajes esta claro que Sheol y Hades es el lugar donde se
encuentra la “corrupcion” (Hechos 13:34-37) y de donde unicamente se sale por la
Resurreccion (Apocalipsis 20:4, 5). Aquellos que sean levantados en la Primera Resurreccion
“viven y reinan con Cristo mil afos.” Aquellos que no sean levantados entonces, esta escrito
“NO VIVIRAN DE NUEVO hasta que los mil afios hayan finalizado.”

Esto asienta, de una vez por todas, el uso apropiado del Espiritu Santo sobre estas
palabras.
“Misterio” (musterion).- La palabra castellana es una transliteracion de la palabra griega
mysterion pero el uso que le damos hoy en dia no tiene el sentido correspondiente con el
significado de la palabra griega.

En el griego su usa para un secreto, pura y simplemente; un secreto que puede ser
perfectamente entendido cuando se da a conocer; mientras que nosotros utilizamos la palabra
“misterio” hablando de aquello que no puede ser comprendido de ninguna manera; sobrepasa
al entendimiento mismo que sea revelado. Por lo tanto, nuestro uso de la palabra hoy en dia es
muy diferente del uso Biblico. Debemos ser muy cuidadosos, por tanto, para no interpretar
nuestro uso actual de la palabra como si fuese el que se le daba antiguamente. El sentido
antiguo se mantuvo hasta principios del siglo XX. Sobretodo hablando en términos legales,
cuando a un aprendiz le eran mostrados los “misterios” o secrefos de una cierta transaccion o
negocio. Este es el sentido que tiene también cuando hablamos de los “misterios” en el griego,
acerca de los secretos de una religion en la cual una persona era iniciada. Este es el uso de la
palabra en el Testamento griego, y en la traducciéon que nosotros le damos.

No importa cual sea el contexto a que se refiera, porque el uso de la palabra siempre es
uniforme como secrefo. Existen variados secreto en la Biblia.

Se utiliza en conexidn con la duracion de la ceguera o endurecimiento de corazén de
Israel (Romanos 11:25). Este endurecimiento de corazdn, en si mismo, no era un secreto: pues

157




se encuentra expuesto muy claramente en Isaias 6:9, 10. Pero la duracion de tiempo de esa
ceguera no fue revelado (Isaias 6:11 Romanos 11:25).

Se utiliza también en conexidén con el rechazo del reino, por el hecho de que se
encuentra en suspense ahora. El Sefor reveld este secreto a los Apostoles “en la casa”
(Mateos 13:11, 35), mientras que para las demas persona “fuera de la casa” se mantiene
ocultado. (Compare los versiculos 1y 36).

En esta revelacion, el tiempo de duracion de este presente intervalo entre “los
sufrimientos y la gloria” también fue guardado en secreto (1% Pedro 1:10, 11).

Por eso, los secretos que el Sefior reveld en aquella altura, pertenecian todos al reino
solamente; y todo lo que ¢l dijo debe ser asi entendido, pasando por alto este (como es
todavia, para ellos, secreto y desconocido) presente intervalo: como si tal intervalo no
existiese.

También se usa en conexion con los consejos y propodsitos del inicuo (2* Tesalonicenses
2:17), que, siendo secreto, ya habia comenzado a operar por aquella altura.

Se utiliza en conexion con la palabra Ecclesia. Porque no habia nada que indicase que
iria a ser utilizada en un sentido completamente diferente de los que poseia anteriormente.

Y se utiliza también, y especialmente sobre “el gran secreto” (1* Timoteo 3:16. Efesios
3:1-11. Colosenses 1:24-27).

Este secreto no se refiere al hecho de que los gentiles irian a ser bendecidos con Israel.
Eso nunca fue un secreto, sino que le fue revelado a Abraham en el momento de su
llamamiento (Génesis 12:3; 22:18; 26:4 etc. Compare Salmos 72:17; 67:1, 2; 18:49.
Deuteronomio 32:43. Isaias 11:10; 49:6. Lucas2:32).

Asi pues, aunque las conexiones sean diferentes, el significado y uso de la palabra es
siempre uniforme; y la traduccion y uso de la palabra en castellano también debe ser
uniforme.

“Partida,” analuo.- La palabra que se traduce partir en Filipenses 1:23 debe ser tomada con
el mismo sentido que se emplea en el tnico sitio donde aparece; en Lucas 12:36 — “aguardan a
que su seilor REGRESE de las bodas.” Esto NO significa partir, en el sentido de ausentarse del
lugar donde uno estd, sino el regreso al lugar de donde se habia ausentado. El verbo no aparece
en la traduccion griega de los libros del Antiguo Testamento, pero aparece en los libros
Apocrifos, que, una vez que no posean ninguna autoridad en lo que dice respecto a establecer
doctrina, también carecen de valor con respecto al uso y el significado de las palabras. En estos
libros, esta palabra siempre significa regreso, y asi es generalmente traducida.

Esto establece para nosotros el uso uniforme de la palabra traducida “partir” en
Filipenses 1:23, y nos muestra que debe tener la misma traduccion que se emplea en Lucas
12:36.

Era el retorno de Cristo y el estar siempre con €l lo que el Apostol deseaba; y ese deseo
se mantenia por encima de las demas alternativas de vivir o morir.

No era su ganancia personal en lo que estaba pensando, sino la ganancia del Evangelio.

El cuadro completo de todo el pasaje es el Evangelio. El argumento es que, si su
aprisionamiento servia para “el progreso” del Evangelio, cual no seria la ganancia a través de
su muerte.

Se debe acrecentar que no existen menos de veintidos palabras griegas que se traducen
por “partir” en ciento y treinta ocurrencias: sin embargo, esta palabra analuo aparece
solamente dos veces, y en una de ellas se ha traducido “partir” y en la otra “regresar.” Si esto
no es una prueba convincente de como debe ser traducida en Filipenses 1:23, entonces no
sabemos cual podra ser la evidencia valida requerida.

158




Nosotros tenemos el nombre andlisis en 2* Timoteo 4:6, pero tiene el mismo significado,
retorno o disolucion, - el cuerpo retorna o se vuelve al polvo de donde salio, y el espiritu reforna o
se vuelve a Dios que lo dio.

“Zume,” Levadura.- El uso de esta palabra es uniformemente negativo a través de toda la
Escritura.

Debe ser puesta de fuera de la Pascua (Exodo 12:15).

No debe ser puesta en contacto con ningln sacrificio (Exodo 34:25. Levitico 2:11;
10:12).

Se compara con las corruptas doctrinas de los Fariseos y de los Saduceos (Mateos 16:6);
y de Herodes (Marcos 8:15).

A la Iglesia de Corinto se les ordena expulsar a las personas corruptas (1* Corintios 5:7)
debido a que “un poco de levadura leuda toda la masa” (Vers.6) y

Se utiliza de la “la malicia y la maldad” (1* Corintios 5:8).

Por todo lo visto, ;Como puede alguien utilizar “levadura” en un sentido opuesto, e
interpretarla como siendo buena en si misma y en sus obras y efectos?

Las unicas supuestas excepciones son:-

Leviticos 23:17. Desde el versiculo 9 al 14. La gavilla primicia o primer fruto no tenia
levadura. Pero en el versiculo 17 los “Dos panes para ofrenda” ofrecidos cincuenta dias
después llevaban levadura dentro. Esta distincion se hace porque la “gavilla primicia”
representaba a Cristo, que era el primer fruto de la resurreccion, sin pecado (1* Corintios
15:23); mientras que los dos panes de la ofrenda representaba aquellos quienes serian
investidos con sus dones (cincuenta dias después, Hechos 2:1-4): pero que tenian pecado y
corrupcion dentro de ellos. Eso es por lo que la levadura era usada en los dos panes de la
ofrenda y no en la primicia.

Amos 4:4, 5 Pero aqui el “sacrificio de alabanza con pan leudado” se describe como una
multitud de rebeliones.

Mateos 13:33. La pardbola de la Levadura escondida en tres medidas de harina. Es una
de de las siete parabolas que tienen que ver con el “Reino,” y, por tanto, no con la Iglesia.
Esto ya la hemos tratado en nuestro capitulo “La Verdad y la Ensefianza en su Dispensacion.”

El Reino fue proclamado por Juan el Bautista, por Cristo, y por Pedro. Pero una vez que
fue finalmente despreciado, se encuentra en suspense, y no estd reconocido en ningun lugar de
la Escritura.

“Todavia no vemos que todas las cosas le sean sujetas” (Hebreos 2:8) que estdn ahora
“de ahi en adelante esperando hasta que sus enemigos sean puestos por estrado de sus pies.”
(Hebreos 10:13).

Hasta que llegue ese dia, el Reino no tiene ningun lugar sobre la tierra, y no debe ser
interpretado en las Escrituras que conciernen a la posicion actual y presente, a las porciones
que pertenecen a la “Iglesia de Dios.”

Las Escrituras referentes al Reino deben ser confinadas a los periodos del Reino que
tienen lugar antes y después de este presente Intervalo de la Iglesia: deben ser interpretados
desde su rechazo y desprecio en los Hechos de los Apostoles hasta la venida del Rey; pasando
por alto esta presente Dispensacion como si no existiese.

Solamente asi entenderemos las Siete Pardbolas de Mateos 13

El Reino fue proclamado por Juan el Bautista y Cristo: La semilla fue lanzada. Pero
desde el momento en que el enemigo (representado por “las aves del cielo”) aparecidé en
escena, no solamente para llevarsela, sino para adulterarla juntdndole cizana a la buena

159




semilla. La cizafna aparecid, pero no se habla mas de ella “hasta la siega”: no se arranca ni se
hace nada con ella hasta “el tiempo de la siega.” “La siega es el fin de los tiempos”: posterior
a esta presente Dispensacion.

El arbol de la mostaza, arraigado en la tierra, le da cobijo a las mismas “aves del cielo”
(Apocalipsis 18:2).

La levadura aparece inmediatamente después para ilustrar la corrupcion inherente (asi
como la mostaza muestra la externa)

Si la levadura se toma aqui con un buen sentido estaria en completa discrepancia de
todo lo viene diciendo y apuntando en las ensefanzas previas; y esta parabola seria una
completa oposicion de las restantes.

No puede estar hablando de 1 predicacion del Evangelio en esta presente Dispensacion,
porque la mujer la esconde, sin embargo el Evangelio es declarado abiertamente.

El uso de la palabra “levadura” aqui debe ser tomado en este sentido; y asi, se hace
uniforme con todos los demads pasajes donde tiene su ocurrencia esta palabra.

160




CANON 4

EL CONTEXTO SIEMPRE ES ESNCIAL PARA LA INTERPRETACION DE LAS
PALABRAS

I LA MANIFIESTA IMPORTANCIA DEL CONTEXTO

Ya hemos visto algo acerca de esto en la consideracion que hicimos sobre la Estructura
de la Palabra y las Palabras de Dios.

El orden de las palabras es tan perfecto como la verdad que se revela a través de ellas, y
que lleva contenida en su interior.

Este orden es Divino: Y no es nada menos que un crimen que se le subvierta su orden
por alguna mano humana, tanto da que lo haga consciente, como inconscientemente.

Cuidaros mucho de los maestros para quien el contexto no es manifiestamente esencial.
Cuidaros mucho de cualquier ensefianza que no tenga este fundamento.

Algunos pasajes de Escritura derivan su maxima importancia a través del empleo de
algunas palabras remarcables; otros derivan su maxima importancia a través de alguna
maravillosa verdad revelada; mientras que otros derivan su maxima importancia del lugar donde
se encuentran. Todos los pasajes tienen su propia importancia con respecto a esto ultimo.
Cuando encontramos un pasaje en su propio lugar particular, existe una razén Divina acerca
de por qué se encuentra alli, y también de por qué no se encuentra en otro lugar.

Es esencial para el entendimiento de las “palabras” que descubramos por qué estan en el
sitio que las encontramos. Es esencial para nuestro deleite de las palabras que descubramos no
solamente lo que significan, sino también por qué no se encuentran en cualquier otro pasaje.
Si vamos a procurar que las palabras y la Palabra de Dios sean nuestro deleite, en vez de una
compleja selva, debemos prestarle una atencion especial al Contexto.

Si esto se descuida, entonces una palabra, una frase, o un versiculo, puede ser sacado de
su contexto e interpretado como algo completamente extrafio de su intento original.

Todos hemos escuchado alguna vez el proverbio que dice que “la Biblia puede ser
utilizada para probar cualquier cosa.” Es verdad; pero eso, muy a menudo, sucede solamente
cuando, y porque, un versiculo es retirado de su contexto: de otro modo nunca puede servir
para enseflar nada diferente del contexto en el cual lo ha colocado Dios.

Cada frase y cada versiculo tienen alguna cosa que les precede y alguna cosa que sigue
después de él. A eso lo denominamos Contexto. Este es considerado como siendo esencial
aun en el caso de escritores humanos. Cuantas veces observamos lo que hacen los oradores y
escritores hablando en publico que solamente citan una parte de lo que estd escrito; sin
embargo, si se citase en su totalidad, o mismo la frase que le precede o sigue, se daria una
complexion bien diferente al punto que se ha referido.

Si el contexto es tan importante cuando hablamos de escritores humanos, cuanto mas
esencial no tendra que ser cuando nos acordamos que, en el caso que estamos considerando,
se trata del contexto de Dios y no de los hombres.

Cuan enorme tiene que ser la arrogancia de aquel separa o disturba aquel contexto.

Sin embargo, eso es lo que ocurre constantemente con la finalidad de propagarnos
alguna tradicion.

[lustremos ahora esto dando unos pocos ejemplos de los errores que nos aparecen
cuando dislocamos o subvertimos el contexto.

161




II EJEMPLOS DE ERRORES QUE SE DESPRENDEN DE TERGIVERSAR EL
CONTEXTO

1 Isaias 52:8, “Porque ojo a ojo veran.”

El contexto muestra que esto significa el encuentro con la mirada entre dos personas
“cara a cara,” y no el acuerdo alcanzado con otra persona sobre opinién o juicio.

2 Habacuc 2:2, “Para que corra el que leyere en ella.”

“Escribe la vision
Y declarala en tablas
Para que corra el que leyere en ellas.”

La razon puesta en el versiculo siguiente (v.3) nos muestra que el verbo rutz debe ser
tomado en el sentido de Auir, o escapar: que aquel que lea acerca de las tribulaciones venideras
pueda huir o escapar de ellas.

Eso no significa que esté capacitado para correr mientras la esté leyendo; sino que huya
cuando la haya leido.

3 Salmos 2:8, “Pideme y te daré por herencia las naciones, Y como posesion tuya los
confines de la tierra.”

Cuan a menudo escuchamos estas palabras citadas en las plataformas misioneras y en
los pulpitos. Con la idea de que, debido a los esfuerzos misioneros, el reino de Cristo del que
aqui se habla como sujeto del salmo tiene que ser instaurado.

Pero esa no es la manera en que aquel glorioso reino debe ser instaurado. Son muchas
las escrituras que lo establecen sin la méas pequena duda. Juicio, no gracia sera el medio que
va a ser empleado. “De mal a peor” va a ser la caracteristica de los dias venideros, hasta que
lleguen a ser como “los dias de Noé,” que desembocaran en la Gran Tribulacion.

Entonces, sin ningin tipo de intervalo de ninguna clase, “INMEDIATAMENTE
después de la Tribulacion de aquellos dias...entonces aparecera el Hijo del Hombre en los
cielos...y veran al Hijo del Hombre viniendo sobre las nubes.” (Mateos 24:29, 30).

Esto concuerda exactamente con Samos 2 como se demuestra por las palabras que
siguen inmediatamente después del versiculo 8:

“Los quebrantaras con vara de hierro;
Como vasija de alfarero los desmenuzaras.” (v.9)

Pero estas palabras del versiculo 9 nunca son citadas en las congregaciones misioneras,
porque es ciertisimo que no es un significado de este tipo el que los misioneros utilizan, o
profesan utilizar. Sus emisarios proclaman las buenas nuevas de “la gracia de Dios.” Ellos no
son enviados a partir en pedazos a “las naciones.” No son comisionados para “quebrarlas en
pedazos como vasijas de alfarero.”

Asi que el contexto de estos nueve versiculos son dejados de fuera! Y la citacion siempre se
queda cortada en el versiculo ocho!

Esto es de listos; pero ;esta correcto? Es una manera de “dividir la Palabra de verdad.”
Pero, ;Sera “la CORRECTA manera de dividirla”?

162




Eso es dividirla con un proposito; y ese proposito es evidente. Esta hecho para hacer
parecer que las Escrituras sirven de soporte Divino para las tradiciones de los hombres, que el
trabajo de la Iglesia y del Evangelio tiene que ver con el Milenio; y que, por sus medios y
esfuerzos la tierra sera “llena del conocimiento del Sefior como las aguas inundan el mar.”
(Isaias 11:9).

Pero aqui una vez mas el contexto prohibe una tal aplicacion, porque los versiculos 3 y
4 establecen que va a ser a través de juicios justos que El “HERIRA la tierra con la vara de su
boca, y con el espiritu de sus labios MATARA al impio.”

Si el contexto, que es siempre esencial, hubiese sido debidamente sefialado y
considerado, hubiese sido imposible distorsionar el Salmo 2:8, y darle otra interpretacion que
la que tiene y contraria a la totalidad de la ensefianza de la Palabra de verdad.

4 Otro ejemplo acerca del error surge por dislocar el contexto se encuentra en Mateos
22:32:

“Dios no es Dios de muertos, sino de vivos.”

Si lo citamos asi, separado del contexto, como si fuese una declaracion aparte, las
palabras son del todo puestas, por aquellos que la oyen, en el contexto de sus propias creencias
tradicionales; en vez de ser puestas en el contexto de la palabra de Dios, y en conexién con el
resto de las palabras del Sefior Jesus.

Malas citaciones como la anterior han sido tomadas asi, separadas de su contexto, y son
utilizadas para ensefiar que los muertos no estdn muertos de ninguna manera, sino que estan
vivos. Esto es exactamente lo que la Vieja Serpiente dijo en Génesis 3:4 cuando puso por
mentira lo que Dios habia dicho (Génesis 2:17).

Pero, como sucede en los dos casos citados anteriormente, asi no solamente se ha
pervertido a la palabras de su significado, sino que, ademas, la secuencia logica de la totalidad
del contexto es repentinamente quebrada, y acaba en una ridiculez. No existe una conclusion
para las palabras del Sefior. El estaba empefiado en probar la verdad de la resurreccion, sobre
la cual, entre otras cosas, sus oponentes, los Saduceos, negaban:

“En aquel dia vinieron a él los Saduceos, que dicen que NO HAY RESURRECCION”
(vers.23).

Venian proponiendo el hipotético caso de la mujer con los siete maridos, y le
preguntaron

“EN LA RESURRECCION, pues, ;de cual de los siete serd mujer? (vers.28).
Y el Sefior respondio diciéndoles:

“Errais, ignorando las escrituras y el poder de Dios. Porque EN LA RESURRECCION
ni se casaran ni se daran en casamiento.”

Y continué refiriéndose a la Escritura:
“Pero RESPECTO A LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS, ;no habéis leido lo

que os fue dicho por Dios, cuando dijo: Yo soy el Dios de Abraham, el Dios de Isaac y el
Dios de Jacob? Dios no es Dios de muertos, sino de vivos.”

163




(No esta demasiado claro que estas palabras son utilizadas por el Sefior para probar el
hecho y la verdad de la resurreccion? ;Coémo podria este argumento probar que los muertos se
levantarian de nuevo si diese a entender que los muertos ya estan vivos ahora?

Con toda seguridad la conclusion mas logica es que, si Dios es “Dios de vivos,” el
muerto Abraham, y el muerto Isaac y el muerto Jacob deben volver a vivir de nuevo, en
resurreccion, para que la promesa que Dios les hizo a ellos se cumpla. Dios le habia
prometido a cada uno de estos tres patriarcas, que no solamente sus simientes, sino que,
ademas, ellos mismos poseerian la tierra, y por tanto, para hacer esto, ellos tenian que “vivir de
nuevo.”

“PARA TI, y para tu simiente”

Fue hecha la promesa a Abraham (Génesis 26:3), y a Isaac (Génesis 13:15), y a Jacob
(Génesis 28:13).

Es un hecho histérico que ninguno de ellos poseyo la tierra (Hebreos 11:13), y que no
tuvieron mas que un sepulcro en ella. Aquel sepulcro fue adquirido por ellos y fue donde
fueron sepultados (Génesis 49:29-33); pero no era la promesa que se les habia ofrecido.

(Como se podria cumplir la promesa que le hizo Dios a estos tres patriarcas excepto a
través de resurreccion? El argumento del Sefior prueba, sin sombra de dudas, la necesidad de
resurreccion si Dios va a cumplir la promesa que les hizo a ellos, y a ser fiel a la Palabra que
le profirié a Moisés en la Zarza.

Separado del contexto el argumento del Sefior se priva de su conclusion y se roba su
punto de vista; entre tanto que la promesa de Dios es derribada por el suelo, y se pierde la
esperanza de resurreccion. Y todo esto se debe a separar una frase del contexto en el cual el
Espiritu Santo la habia colocado.

Estos son buenos ejemplos de como una frase corta puede ser pervertida a través de una
violacion de este canon.

Habremos observado cémo estos ejemplos sefialan el hecho de que son solo las
creencias tradicionales las que precisan de tratar de esta manera la Escritura, y que este
maltrato se confina practicamente a esas creencias. Eso explica por qué muchos de nuestros
ejemplos estdn en conexidon con estos habitos tan arraigados de tradicion. Incapaces de
encontrar cualquier soporte en las Escrituras para las tradiciones de los hombres, la solucion
forzosamente tiene que pasar por tomar unos cuantos pasajes aislados los cuales son
violentamente separados de su Divino contexto con este proposito particular.

5 “Guardarlo y hacedlo” Otro ejemplo puede ser visto en Mateos 23:3, donde el contexto
claramente nos dice si la traduccion deberia ser “guardarlo y hacerlo” como un mandamiento, o
si deberia ser “guardarlo y hacedlo” como una declaracion.

En el idioma griego la segunda persona del plural en el Modo Indicativo es exactamente
igual que el Imperativo. Asi que no existe, por tanto, nada que nos guie a saber como debe ser
leido el Modo, a no ser el contexto. Ahora bien, el contexto del pasaje inmediato, y el
contexto de la totalidad del Evangelio, nos lleva a creer que el Sefior no debia posiblemente
estar pensando aqui nada acerca de una apacible obediencia a las ensefianzas de los Escribas y
Fariseos. Todo lo contrario, €l estaba siempre profiriendo los mas serios avisos contra ellos y
contra sus ensefanzas. Nosotros debemos, por tanto, leer aquellos verbos en el Modo
Indicativo, como declarando un hecho, y no como para cumplir un precepto. Esto se hace mas
evidente si observamos que la palabra traducida por “se sientan” no se encuentra en el Tiempo
presente, sino en el Pasado: “habiendo tomado sus asientos.”

Con estas dos observaciones podremos traducir el pasaje de esta manera:

164




“Habiendo tomado para si la Catedra (silla) de Moisés los Escribas y Fariseos: todas las
cosas, por tanto, todo lo que os digan, guardarlo y hacerlo: mas no hacer vosotros conforme a sus
obras.”

La expresion “por tanto” es muy significativa. Es debido a que “ellos ha tomado sus
asientos en la Catedra de Moisés que guardas y haces lo que ellos te ordenan. Pero la
intencion es “no hacer vosotros, o no las hagdis”’ Y a seguir, en los versiculos de 4 a 33 se dan las
razones con mas peso acerca de por qué no deberian hacerlas. ;Como podemos, entonces,
salirnos de nuestro camino, de animo leve al crear una dificultad, tomando el Modo como si
fuese Imperativo, y tomando lo que el Sefior les mandé como si fuesen las mismas cosas que
estaba condenando.?

El Sumo Sacerdote y las autoridades religiosas eran tan arrogantes que se habian
apropiado para si mismos la autoridad de Moisés, poco tiempo después de este incidente
persuadieron al pueblo “que pidiese a Barrabas, y que Jesus fuese muerto.” (Mateos 27:20-
23). ;Podriamos imaginarnos, por un instante, que sujetandose el pueblo y haciendo conforme
le decian estaban actuando de acuerdo a las palabras del Sefior en el capitulo 23 vers. 3? Esta
simple consideracion es suficiente para condenar la “lectura” pervertida sobre el griego que ha
sido hecha por los Revisores del texto.

Existe ademas otra razén mas contundente para entender asi las palabras del Sefior; y
esa es la razon conclusiva dada acerca de por qué no debian hacer las obras que los Escribas y
Fariseos ordenaban, “porque dicen, y no hacen.”

(Podria el argumento ser: Hacer las obras (que ellos mandan) porque ellos no las
realizan?

Esta claro que no tiene ningtn sentido una tal argumentacion. Antes bien “No hagais las
obras (que ellos os mandan), porque ellos mismos tampoco las hacen; lo que demuestra
claramente lo pesadas que deberian de ser.

Esta es la continuacion del argumento del Sefior; y es la tinica logica conclusion para
sus palabras registradas en el contexto.

6 Juan 6:37, “Y al que a mi viene, no le echo fuera.” Este versiculo estd de hecho
dividido; pero errobneamente, no correctamente, dividido por citar solamente una parte suya
como si fuese la totalidad.

Cuan a menudo escuchamos la promesa — “Aquel que viene a mi, no le echo fuera.” Sin
embargo, qué pocas veces escuchamos la primera mitad, que hace parte integrante de la frase.
“Todo lo que el Padre me da vendrd a mi; y al que a mi viene, no le echo fuera.”

La razoén de la adulteracion de este texto es la misma razoén por la cual, cuando el Sefior
declaré la misma verdad en el versiculo 65, DESDE ENTONCES muchos de sus discipulos
volvieron atrds, y ya no andaban con ¢l.”

Siempre que esta misma verdad se proclama hoy en dia, aparece el mismo resultado; y
esto, a pesar de todo lo que se diga que es “la ensefianza de Jesus,” que no es mas que una
excusa para no atender y despreciar las ensefianzas del Espiritu Santo a través de Pablo.

7 Hechos 16:31, “Ellos dijeron: cree en el Sefior Jesucristo, y seras salvo.”

Este es un ejemplo de como una especial y personal induccion es separada de su
contexto, forzosamente, y utilizada como un mandamiento general y universal.

La citacion casi siempre se para por aqui, porque las palabras “tu y tu casa” dejarian ver
la especial naturaleza del mandamiento. El contexto nos muestra que le fue dirigida a alguien
que poseia una fuerte conviccion de pecado. El carcelero se encontrd de repente a si mismo

165




delante de la presencia Dios. Su inico pensamiento fue que los presos habian huido. Lo unico
que quiso hacer fue “sacar la espada y matarse:” porque sabia el fatal destino que le esperaba
por la mafiana (Hechos 12:19).

Pero entre los presentes habia Uno que sabia lo que estaba pensando, y dijo la voz,
“Todos estamos aqui.” Habia Uno que pudo darse cuenta a través de aquella oscuridad lo que
pretendia hacer, y dijo la voz “No te hagas ningan mal.” “El ENTONCES, pidiendo luz se
precipito adentro y temblando.” Y pregunt6 “;Qué debo hacer para ser salvo?”

A todos los que se encuentren en una circunstancia similar; a todos los que se postren y
formulen una pregunta asi, esta es la respuesta correcta. Pero no estd para nada dirigida a
aquellos que no estén debajo de conviccion de pecado. Tal hombre debe primeramente creer
lo que Dios le dice acerca de su perdida y arruinada condicion.

Existen otros pasajes, sin embargo, donde no son tas serios, donde los engafios se
cometen y los errores se han introducido a través de citaciones parciales, donde una parte de
un versiculo se utiliza para realzar la ensefianza de la otra parte, o del contexto inmediato.

8 Romanos 8:28, “Todas las cosas nos ayudan a bien.”

Estas palabras son casi siempre tomadas por si mismas, como si formasen una frase
independiente; una afirmacion que tiene que ver mas con lo contrario del hecho.

Algunas veces les afiaden las palabras anteriores, “a los que aman a Dios.”

Pero muy pocas veces escuchamos la siguiente frase: “a los que conforme a su
proposito han sido llamados.”

9 12 Corintios 3:17, “Dios le destruira a ¢l.”

“Si alguno destruyere el templo de Dios, Dios le destruira a €l; porque el templo de
Dios, el cual sois vosotros, santo es.”

Sera bueno que notemos primeramente el hecho de que la misma palabra griega se
repite “destruir”. En ambas clausulas la palabra es phtheiro, extraviar o corromper. Este es su
significado como puede verse en 1* Corintio 15:33. 2 Corintios 7:2; 11:3, etc.

Pero el pronombre que se traduce por “€1” es fouton, este, o esta. | A qué nombre se refiere
“este”? Solamente el contexto puede ayudarnos a descubrirlo.

No puede ser “este” hombre, o “a éI” como en la Reina y Varela aparece; porque el
versiculo 15 establece claramente que “él mismo sera salvo.”

Puede ser, por tanto, solamente “estas” cosas que el hombre edifica en la fundacion
unica que estd establecida en el versiculo 12. Si alguno edificare cosas — buenas, malas, o
indiferentes; “oro, plata, piedras preciosas, madera, heno, hojarasca” grandes, majestuosas,
insignificantes, o sea, de cualquier especie, lo que edifique serd pasado y probado por el fuego
(vers. 13-15).

“Vosotros sois edificio de Dios” (vers. 9).

“Vosotros sois el templo de Dios” (vers. 16).

“El cual templo sois vosotros™ (vers. 17).

Ese templo es edificio de Dios (Efesios 2:21). Es “un cuerpo unico” (Efesios 4:16). Es

una unidad espiritual (Efesios 4:3,4).

166




Si algin hombre edificare otro “templo” o hiciese cualquier otro “cuerpo” o crease una
“unidad” diferente, es corporativo,; y “destruye el templo de Dios”; y es a “esto” que Dios va a
destruir.

10 2% Corintios 5:8. “Ausentes del cuerpo, y presentes al Sefior.”

En este caso se han retirado unas pocas palabras de su contexto y usadas como una
expresion proverbial; y se citan como si estuviesen asentando una cuestion controvertida. Ya
hemos considerado este asunto debajo de nuestro Canon II, donde mostramos el Cuadro del
Pasaje de su Estructura. Ahora deseariamos mostrar, como estas palabras pueden ser
explicadas a través de sencillamente prestarle atencion al contexto.

Una y otra vez oimos:

“Ausentes del cuerpo,
Presentes al Sefior”

Citado como si estuviese certificando que el momento en que un creyente se “ausente
del cuerpo” el pasa a estar “presente al Sefior”

Pero esto es exactamente lo que NO dice. Muchos se van a extrafiar cuando escuchen
que no existe una tal colocacion de palabras en la Escritura: y que 2* Corintios 5:8 dice

“Y mas quisiéramos estar ausentes del cuerpo, y estar presentes con el Sefior,”

Lo cual es una cosa muy diferente; porque la totalidad del contexto desde 2* Corintios
4:14 hasta este versiculo, estd completamente repleto con el tema de la Resurreccion, y una
esperanza y deseo de no morir, o de estar desnudos (vers. 4), sino de estar “vestidos” con
nuestros celestial y glorioso cuerpo resucitado.

Mientras estemos en este cuerpo estamos “ausentes del Sefior.” Eso es por lo que
deseamos ardientemente estar vivo y permanecer hasta Su venida, para que podamos ser
revestidos de nuestro edificio que es celestial.

Nosotros propios estamos deseando mucho estar asi ‘“ausentes del cuerpo”; por
supuesto, estamos deseosos de eso, porque, cuando estemos, entonces tendremos nuestro
oikoterion en el cual estaremos “en el hogar con el Sefior.”

Tenemos exactamente la misma ensefianza en la palabra “Y ASI” en 1* Tesalonicenses
4:17. <Y ASI estaremos siempre con el Sefior.” La palabra griega es houtos, asi, de esta manera:
a través de Resurreccion, y Ascension; seremos arrebatados para recibir al Sefior en el aire, Y
ASI estaremos siempre con el Sefior.

Habremos observado de nuevo que es la tradicion la que precisa de tales y de tan malas
citaciones pervertidas. Esto sucede porque los errores de la tradicion se producen por ignorar
el contexto. Tenemos otro ejemplo:

11 “El morir es ganancia,” (Filipenses 1.21), se cita constantemente como si fuese una
separada, independiente, categdricamente dogmatica sentencia de verdad Divina; mientras
que eso no tiene nada que ver con el asunto. Ni tan siquiera es una frase completa. El
versiculo dice:

“Porque para mi el vivir es Cristo;
Y el morir es ganancia.”

167




La propia palabra “Para” deberia ser suficiente para mostrar que la declaracién no es
independiente; sino que depende de lo que se ha dicho anteriormente, y es anadida para dar
una razon para eso.

(Qué se ha dicho antes? ;Cuadl es el contexto de todo esto?

Cualquier lector comin se podra dar cuenta que todo se trata de la “ganancia” del
Evangelio. Esto es por lo que el Apostol esta tan sumamente comprometido. El se encontraba
en la prision, y aun asi lo que €l queria era que “supiesen que las cosas que le habian sucedido
habian redundado para el progreso del Evangelio.” Y continué después demostrando que el unico
efecto que produjo su prision fue que la confianza creciera en la vida de muchos hermanos, de
manera “muchos se atrevian a hablar la palabra sin temor.”

Pablo se regocijaba en esto, reconociendo que algunos lo hacian por contencion y otros
por amor.

También le produjo denuedo a €1, y denuedo suficiente para poder proferir que le daba
igual lo que le sucediera en su vida; el no se importaba de estar muerto o vivo. Cristo se
magnificaria en su cuerpo (ver. 20) en ambos casos. “El progreso del Evangelio” era la tinica
cosa que le preocupaba; no su propia “ganancia” personal. El nunca tuvo eso en mente. Eso
arruina la totalidad del cuadro del capitulo al introducir la idea, claro estd, la calumniosa idea,
y se la imputan a Pablo con tanto egoismo, como si estuviese pensando solamente en su
ganancia personal. Es una grosera injusticia contra el Apdstol, asi como una perversion de sus
palabras, que imputan sobre ¢l un cargo del cual no solamente es inocente, sino que, ademas,
es completamente extrafio al contexto.

También dafia y quiebra la secuencia logica del Contexto, aunque fuese considerada
solamente de una manera literaria. Este es el argumento; Si mis prisiones han redundado para
el progreso del Evangelio, ;Cuan mas grande no serd lo que redunde mi muerte? Cristo es
predicado a través de mis prisiones; Asi que puede ser magnificado a través de mi cuerpo,
tanto da que sea muerto o vivo, “Porque para mi el vivir es Cristo; y el morir (sera para El)
ganancia.” En cualquiera de los casos Cristo sera magnificado. La ganancia sera suya.

Pero si su muerte resulta en la ganancia de Cristo, no debe ser su ganancia; porque vivir
en la carne era mas necesario para aquellos a quienes escribia.

12 Filipenses 2:12 Tenemos un ejemplo similar en el capitulo siguiente: “Ocupaos en
vuestra salvacion con temor y temblor.”

Estas palabras se citan como si fuesen una instruccion aplicable a todos y cada uno
universalmente. Sin embargo, el contexto inmediatamente anterior nos muestra que hacen
parte de una exhortacioén dirigida a los santos Filipenses para que realizasen la obra en la
ausencia de los Apostoles tal y como la habian hecho en su presencia.

Y ademas, el contexto siguiente nos da la razon de por qué ellos deberian, y por qué
podrian, llevar a cabo esta obra. “Porque Dios es el que en vosotros produce asi el querer como
el hacer, por su buena voluntad.”

De lo qué consiste esta obra se afiade en el versiculo 14. “Haced todas las cosas sin
murmuraciones ni contiendas.” Asi es como deberian llevar a cabo la salvacion que poseian
en Cristo, durante la ausencia de los Apostoles.

No debemos pasar por alto en este negativo ramo de nuestro sujeto sin hacer referencia
a las dos perniciosas practicas que podriamos titular Texto adulterado por un lado, y Texto
Mutilado Tendenciosamente por otro.

El Texto mutilado Tendenciosamente los vemos generalmente en anuncios publicitarios de
pared luminosos, tarjetas de felicitaciones, tarjetas de cumpleafios, y almanaques.

168




Lo que se hace es tomar unas pocas palabras (porque el espacio es generalmente escaso)
y separarlas del contexto donde se ubicaban; apartadas también de su propia interpretacion.
Asi, los pasajes son generalmente seleccionados para que den una falsa paz a los que se
encuentren necesitados de conviccion de pecado; o que puedan disturbar la paz de aquellos
que precisen seguridad; o para que puedan desviar a otros del fundamento de la gracia y los
encaminen para el de las obras. Algunas veces, esta practica hace con que se trate a Dios de la
misma manera que Shakespeare es generalmente tratado por sus adversarios, artistas comicos,
y otros, que son capaces de mostrar del todo sus intimos conocimientos de Shakespeare y su
clarividencia ridiculizando sus palabras y dandoles una finalidad que Shakespeare nunca
habia ni sofiado. Y esto se hace para llamar la atenciéon mostrando absurdamente como si
Shakespeare recomendase algun tipo de “ropa de vestir,” “un frigorifico,” o una “sopa” que ¢l
jamas vio.

Esta practica puede ser inocente y poco dafina cuando se destina a autores humanos, sin
embargo, cuando se pone en practica con las palabras de Dios, la practica no puede dejar de
ser vivamente reprobada porque es un insulto a Dios, y perniciosa para el hombre.

De la misma manera podriamos también citar, o mejor dicho mal citar, estas palabras de
Verdad:

“No hay Dios” (Salmos 14:1).
“Depende toda la ley y los profetas” (Mateos 22:40).
“Ay de vosotros intérpretes de la ley” (Lucas 11:52).

Todas estas palabras son verdad, si se toman juntas con el contexto donde se
encuentran, pero no de otra manera. Apartadas de su contexto tanto estas como otras palabras
puede ser que formen frases completas, pero careceran de sentido o tendran un falso sentido.

Ya hemos visto todos alglin vez el anuncio publicitario en las calles que dice

“No beberéis vino”

Como si fuese un mandamiento general que requiere obediencia universal.
Pero fue retirada de los Profetas Menores, de donde forman parte del tratamiento Divino
de juicio:
Comeréis, pero no os satisfaréis;...
Haréis murallas, pero no seréis librados...
Veréis, pero no degustaréis;
Plantaréis olivos, pero no seréis ungidos con aceite;
Y dulces vifias, pero no beberéis vino.

De esta manera, estas palabras no solamente han sido quitadas a la fuerza de su
contexto; sino que, ademas, asientan una evidente contradiccion con Amos 9: 14, donde
exactamente la profecia opuesta aparece a través de bendicion:

“Plantaran vinas
Y beberan el vino de ellas.”

Por otra parte, existen textos que son tan universales y de eterna aplicacion, y que
sensibilizan la conciencia, que no pueden hacer otra cosa sino bendecir a millares, si se
escogen con esta finalidad.

Son muy pocas las veces que nos aparecen pasajes como los que vamos a escoger
seguidamente debidamente impresos y prominentemente expuestos:

169




“El Sefior no mira lo que mira el hombre”
(1* Samuel 16:7)

“El hombre mira lo que esta delante de sus ojos, pero el Sefior mira el corazén.”
(1* Samuel 16:7)

“¢Se complace el Sefior tanto en los holocaustos y victimas, como en que se obedezca a
las palabras de Jehova?
(1* Samuel 15:22).

Ciertamente el obedecer es mejor que los sacrificios, y el prestar atencion que la grosura
de los carneros
(1* Samuel 15:22)

El principio que gobierna en esta materia deberia ser que, lo que sea expuesto para
observacion publica deberia estar en perfecta armonia con, y no quitada por la fuerza, de sus
contexto, ni de su eterna y universal aplicacion.

14 El Texto Mutilado Tendenciosamente se diferencia del Texto Adulterado en que el pasaje
no es solamente sacado del contexto en que Dios lo habia colocado, sino que, ademas, se ha
puesto dentro de ofro contexto en el cual no se asienta. Esto, a decir verdad, es un acto de
impertinente groseria.

Hay algunos escritores que son verdaderos adictos a esta practica, y retinen una serie de
textos juntos como si tuviesen exactamente este orden en el la palabra de Dios. Es cierto, las
referencias pueden ser ofrecidas con cada versiculo; pero los lectores incautos puede que no
noten esto ni se den cuenta; y entonces las leerdn todas seguidas pensando que estan leyendo
las palabras como fueron originalmente dadas por Dios.

Hay un libro, especialmente, que tenemos en mente, que hace esto, y guia a muchos a
practicar esto “diariamente,” todos los dias del afio: pero en cuanto a darles alguna luz a cada
uno de ellos eso es otra cosa.

Si se trata de juntar simplemente textos salteados, eso se puede hacer muy facilmente;
podriamos hacer asi:

“Judas fue y se ahorc6” (Mateos 17:5).
“Ves y haz ti 1o mismo” (Lucas 10:37).

Esto demuestra lo ridiculo y absurdo que puede llegar a ser tal principio.

Nosotros no negamos, por supuesto, que sea posible para estudiantes de la Biblia que
estén bien informados, que sean buenos lectores y que tengan una mente espiritual realizar
una cosa de estas efectivamente. Se puede iluminar maravillosamente un pasaje poniéndolo
junto con otro o comparandolos, de la misma manera que se le permite a una Escritura tener
un Divino comentario sobre otra. Pero esto es una cosa totalmente diferente de la practica
considerada criminal de dislocar un pasaje de su propio contexto y colocarlo dentro de otro.

170




De lo que estamos hablando es del hdbito de violar la escritura amontonando juntos
varios textos, refiriendo que dicha dislocacion afecta de alguna manera la interpretacion
especial que poseen en sus respectivos contextos.

Podria ser que, con el debido respeto, la verdad y la ensefianza de cada uno de los dos
pasajes referidos puedan ser conectadas. Pero llevar a cabo esta practica requiere mucho
discernimiento espiritual, un gran cuidado, una larga experiencia, un especial conocimiento
del contexto, un extensivo conocimiento de la Escritura, y un reconocimiento del principio
envuelto en la importante distincidn que existe entre interpretacion y aplicacion con el cual
trataremos en nuestro canon X. mas adelante.

Il EJEMPLOS DE VERDAD Y ENSENANZAS RESULTANTES DE LA
CONSIDERACION DEBIDA AL CONTEXTO.

Ahora hemos llegado a otra parte de este tema, de como es esencial el contexto.

Lo que hemos dicho anteriormente es negativo y destructivo mas bien que positivo y
constructivo. Hemos demostrado algunos de los errores que aparecen cuando se disloca el
contexto; y hemos visto algunos de los perniciosos resultados que surgen con esta peligrosa
préctica.

Ahora vamos a ver una parte mas feliz de este tema, tenemos que mostrar algunas de las
ventajas de tener en atencion al contexto; y la bendicion, verdad, y ensefianza que aparece
cuando se hace una cuidadosa observacion del contexto, no solamente para remover
dificultades, o en la explicacion de las denominadas “discrepancias,” sino también para poner
en evidencia la perfeccion de la Divina Palabra.

Vamos a dividir este brazo de nuestro tema en dos partes —

A El Contexto inmediato, y
B El Contexto Remoto.

Desde un punto de vista, la Palabra de verdad, como estd hecha, como una unidad,
proveniente de un mismo Divino Autor, es su propio contexto. Es decir, un pasaje particular tiene
que ser considerado no solamente en la relacion que mantiene con su mas proximo o lejano
contexto; sino que, ademads, en la relacion que mantiene hacia la Palabra de Dios como una
unidad.

Puede ser que no haya sido disefiada para enseriar ciencia, cronologia, o historia, ni
Asiria, Babilonica, Palestina, o Egipcia, como tales; sin embargo, todas las cosas que registra
se encontraran en armonia con cualquiera que sea verdad de cada una o de todas estas. Ciencia
significa conocimiento, y nada en la Escritura serd encontrado para contradecir lo que realmente
conocemos, lo cual es verdadera ciencia. Mucho de lo que se conoce por el nombre de “ciencia”
no pasa de hipdtesis; en muchos casos, la suposicion se encuentra tan mezclada con el
conocimiento que el resultado sale viciado.

Todo debe ser puesto debajo del baremo de la Palabra Divina. Esa Palabra, como tnica
que es, es el contexto de todas sus partes. Todo lo que se encuentra fuera de los dos pactos de
la Palabra de Dios debe ser juzgado por lo que es interiormente. No debemos revertir este
proceso y juzgar lo que esta dentro por algo que nos pueda venir de fuera.

Teniendo esto en consideracion vamos a dar algunas ilustraciones, las cuales muestran
como ciertos pasajes pueden ser iluminados; como ciertas dificultades pueden ser removidas,
como puede revelarse una nueva belleza cuando tenemos en cuenta esto, nuestro cuarto canon
o principio, que el contexto es siempre esencial.

Veamos, primeramente, pasajes que son iluminados por

171




A. El Contexto Inmediato.

Por este entendemos lo que podemos encontrar y leer en la misma pagina, o inicio; o lo
mas lejos, en las paginas o en los capitulos cercanos suyos.

(Por Contexto Remoto queremos decir aquello que esta separado de él, por lo menos,
por algunos capitulos; o mismo por otros libros de Escritura.)

1 En Génesis 35:2 leemos que Jacob ordeno, “Quitad los dioses ajenos (en Hebreo, los
dioses de los extranjeros) que hay entre vosotros, y limpiaos, y mudad vuestros vestidos.”

Esto parece, a simple vista, como si Jacob y su familia fuesen idolatras. Es verdad,
hemos leido acerca del “teraphin” que Raquel habia usurpado cuando salié con Jacob de la
casa de su padre. (cap. 31:19); pero no aparenta ser para adoracion. Es mas probable que
fuesen de oro o de plata, y que fuesen tomados por valiosos para compensar la balanza de
repartos que todavia le debia Laban a Jacob.

Se nos hace muy dificil creer que la idolatria pudiese ser un habito corriente en la casa
de Jacob como se evidencia en el mandamiento de Génesis 35:2.

No tenemos que ir mas lejos sino al lado para encontrar la explicacion. Solamente unos
pocos versiculos anteriores (cap. 34:26-29) leemos como los hijos de Jacob habian acabado de
capturar la ciudad de Siquem y se habian llevado los rebafios y “todos sus bienes; llevaron
cautivos a todos sus nifios y sus mujeres, y robaron todo lo que habia en casa.”

Aqui, por tanto, tenemos la explicacion de estos extranjeros y de sus extranjeros dioses.
Y aqui también, ademads, vemos por qué Jacob dio este mandamiento no solamente para los
que eran “de su casa,” sino también “a todos los que estaban con él.”

2 En 2 Reyes 4:13 Elias le pregunta “a una gran mujer” de Sunem (con quien guardaba
una buena amistad): “He aqui ti has estado solicita por nosotros con todo este esmero ;Qué
quieres que haga por ti? ;Necesitas que hable por ti al rey, o al general del ejercito?”

Esto parece muy extrafio, teniendo en cuenta que, por lo que nos dice la historia
anterior, muy dificilmente Elias podia tener buenas relaciones con Joram rey de Israel como
para sustentar las esperanzas que le estaba ofreciendo a esta mujer. Y tampoco podia estar
burldndose de ella una vez que habia cuidado de €l con tanto esmero.

(Cudl podra ser entonces la explicacion? La encontramos en el contexto inmediato. El
capitulo 3:16, 17 cuenta como a través de un milagro acababa de suplir la gran necesidad de
agua que habia en el ejercito de Israel y que los capacito para derrotar a sus enemigos.

Elias podia por tanto presumir que tenia algiin fundamento en que apoyarse para pedir
algtn favor al rey; o de alguna manera al “general del ejército.”

3 En Daniel 5:30 leemos, “La misma noche murié fue muerto Belsasar rey de los
caldeos. Y Dario de Media tom¢ el reino.”

En el capitulo 6:1, leemos, “Parecio6 bien a Dario construir sobre el reino ciento veinte
satrapas, que gobernasen en todo el reino.”

En Ester 1:1-3, leemos que Asuero (un rey de Persia subsecuente) “Rein6 desde la India
hasta Etiopia, sobre ciento y veintisiete provincias.”

Aqui, por tanto, si satrapas implica necesariamente provincias, parece que existe una
discrepancia una vez que no se digna ofrecernos una explicacion histéricamente: el hecho
podria tomarse a la letra sin necesidad de ir mas alla de lo que declara.

172




Sin embargo, en Daniel 8:4, el Contexto Inmediato, encontramos que Daniel tuvo una
vision durante el reinado de Belsasar, que nos muestra la naturaleza y el caracter del cambio
que estamos viendo, y la expansion del reino Medo-Persa.

Aparece como “un carnero que heria con los cuernos al poniente, al norte y al sur, y que
ninguna bestia podia parar delante de é1” (Daniel 8:1-4).

Esto solo puede significar que, en los primeros afios de u existencia, el reino Medo-
Persa extendi6 sus dominios, y llegd a denominarse de imperio.

Eso es exactamente lo que encontramos en Ester 1:1-3, donde de las ciento y veinte
provincias de Daniel 6:1 han pasado para ciento y veintisiete en el subsecuente reinado de
Asuero.

4 Efesios 3:15, “toda familia en los cielos y en la tierra.” Esta es otra ilustracion pero
con un caracter diferente. Pero primero debemos preguntarnos acerca del sentido por el cual
tomamos la palabra “familia.” Se trata de una desafortunada traduccion de la palabra griega
patria, y sin embargo seria dificil sugerir otra mejor, por lo que la unica alternativa que
tenemos es intentar entenderla. Nuestra palabra espafiola “familia” adquiere su significado del
miembro menor de la casa; de famulus, el siervo, y no del padre. La palabra latina familia era el
conjunto de siervos que habia en la casa. Pero la idea de patria es Hebrea, y es un grupo o clase
de familiares provenientes todos de un (pater), o padre. Las doce tribus estaban divididas en
patria, y estos a su vez se dividian en oikoi, casas. José era de la casa y familia de David. La
palabra aparece solamente aqui, en Lucas 2:4, y Hechos 3:25. Denota un clan que todos
descienden de una misma estirpe.

Esto en cuanto al significado de la palabra. Ahora bien, en cuanto al significado del
versiculo: “De quien toma nombre toda familia en los cielos y en la tierra.” Este versiculo
siempre se ha entendido acerca de “la Iglesia de Dios;” y se ha tomado como si una parte de
ella ya se encontrase en el cielo, y la otra estuviese sobre la tierra.

Pero este versiculo no es un reclamo luminoso, o un texto de tarjeta de cumpleaios, o
de un almanaque. Aparece en el medio de una Epistola que tiene algo que decir acerca de los
nombres, y acerca del significado de estas familias.

Dios tiene muchas familias, tanto en el cielo como en la tierra, y tanto en este mundo
como en el mundo venidero. Pero nosotros, con nuestro peculiar egoismo, solo vemos una
Familia; y esa debe, por supuesto, ser la Iglesia, puesto que es la Familia a la que nosotros
pertenecemos. Asi nos apropiamos de todas las cosas para nosotros; especialmente si
contienen bendicion, misericordia, o gloria incluidas.

En Efesios 1:21 tenemos los nombres de algunas de esas “Familias”:

“Principados,” “Tronos,”
“Potestades,” “Angeles,”
“Poderes,” y
“Seforios.” “Arcangeles.”

Estas pertenecen a “este siglo” y al “venidero.” Dos de ellas también son mencionadas
de nuevo en Efesios 3:10, los “Principados y Potestades,” a quienes Dios estd manifestando
ahora Su multiforme sabiduria por medio de la Iglesia, utilizandola como Su aula practica. La
Iglesia debe, por tanto, ser separada de entre estas familias en el cielo.

Lo que estas familias celestiales puedan ser no lo sabemos. Hay otras mencionadas en
Romanos 8:38. Colosenses 1:16. 1* Pedro 3:22 pero las palabras griegas empleadas no nos
revelan mas que las palabras espaiiolas. Porque las palabras que pertenecen solamente a “este
mundo” no pueden contener informacion alguna sobre el “mundo venidero.”

Hay otros “nombres que se nombran” referidos en Efesios 1:21.

173




Y sin embargo a pesar de todo esto cuando la version Reina y Varela traduce
correctamente pasa patria toda familia (Efesios 3:15) surge un clamor porque siempre ha sido
limitado y restringido equivocadamente a la Iglesia; y ese versiculo ha sido utilizado como si
fuese una prueba de que parte de la Iglesia se encuentra en el cielo y otra parte sobre la tierra.
Sobre esta limitacion que no puede ser probada han surgido y se basan los términos “iglesia
militante” e “iglesia triunfante” que nada tienen que ver con la Escritura.

Pero el texto dice, “De (o a través) de quien toma nombre toda familia en los cielos y en
la tierra.”

Esto solo lo sabemos porque se nos dice aqui. No se nos dan mas explicaciones.
Tenemos la llave de la interpretacion en el Contexto Inmediato (Efesios 1:21). Tenemos “toda
familia toma nombre” en el capitulo 3:15, y “todo nombre que se nombra” en el capitulo 1:21.
Parece ser muy inconsistente traducir “todo nombre” en el capitulo 1:21, y “toda familia” en
el capitulo 3:15. Pero de esta inconsistencia mana el error; y sobre esta inconsistencia se ha
edificado la ficcion de que parte de la Iglesia esta en los cielos y otra parte en la tierra.
Aquellos que creen y que ensefian un “estado intermedio” deben enfrentar esta dificultad lo
mejor que puedan. Por nuestra parte no vemos ninguna dificultad; sino simplemente una
revelacion acerca de las cosas invisibles.

En Efesios 3:15 y 1:21 tenemos una verdad universal; pero aquellos que la limitan a la
Iglesia de Dios no solamente se pierden esa gran verdad, sino que, ademas, sostienen el error
en su lugar.

Correctamente divididas, las familias en los cielos estan constituidas por Principados,
Potestades, Poderes, Sefiorios, Dominios, Tronos, Angeles y Arcéngeles, mientras que las
familias en la tierra son Israel y la Iglesia de Dios.

Todas las promesas de Dios a la Iglesia son hechas concernientes a las cosas
espirituales; todas las promesas hechas a Israel, la otra familia terrenal, tienen que ver con la
tierra y con las cosas terrenales.

Presentemente la Iglesia ocupard su lugar en los cielos, y serd la que tenga la
preeminencia sobre todas las familias en el cielo, mientras que Israel serd la Familia en la Tierra
El objetivo de la Epistola de los Efesios es mostrar como al Cristo ascendido le ha sido dada y
ha sido hecho la Cabeza sobre todas las cosas a (o para) la Iglesia. El es y sera el centro de
todas las cosas en los cielos y en la tierra, tanto para la Iglesia como para Israel.

Mezclar y juntar lo que Dios ha puesto por separado; errar al dividir correctamente o
reconocer la distincion entre estas familias; nos llevara a nosotros mismos a ser confundidos
por la tradicion y engaflados por maestros partidarios de que existe solamente una unica
familia (parte en los cielos y parte en la tierra), y no solamente perderemos algunas de las mas
maravillosas verdades de la Palabra de Dios, sino que, ademas, nos encontraremos en medio
de oscuridad y revestidos de tinieblas y de error.

Al dividir correctamente la Palabra de la verdad, dandole la debida importancia al
Contexto, se nos abrira todo el escenario y separaremos las verdades, las cuales convergen y
se unen para magnificar la Palabra de Dios, y para glorificar al Cristo de Dios.

(b) El Contexto Remoto

Por el Contexto Remoto entendemos que la Palabra de Dios, siendo una unidad, es su
propio Contexto, para cada uno de sus pasajes por separado, separado de todo lo que se
encuentra fuera de su propio contenido; y cada pasaje tiene que ser leido en referencia a la
unidad del libro.

174




Cada pasaje asienta, no solamente en su Contexto inmediato, sino que, ademas, asienta
también en el Contexto de la Biblia como una unidad; y es para ser leido, y explicado, y
entendido, e interpretado a la luz del resto de la Escritura.

Un versiculo inexplicable, o un acto, o un hecho pueden tener su solucion en alguna otra
parte de Escritura. Porque todas sus partes son respiradas de Dios. Todas provienen de un
unico Autor. La Biblia no es un “Simposium” de muchos autores; pues aunque tenga muchos
escritores existe solamente un unico Autor, el Espiritu Santo de Dios.

El se ha servido de varias bocas para hablar y de diversas plumas para escribir; El ha
“hablado en diferentes tiempos y de diversas maneras:” pero es el mismo Autor quien ha
hablado.

Cuando nos damos cuenta de este hecho grandioso, percibimos la omnipresencia del
unico Autor en todas las partes de la Palabra, que fue hablada por santos hombres de Dios
segun el mismo Espiritu les daba que hablasen.

Si alguno duda de este factor se veran rapidamente convencidos al considerar las
ilustraciones que pretendemos ofrecerles.

1 En Génesis 19 y 14 Las ciudades y la ciudad.- Observe, por ejemplo, en Génesis 18,
donde Abraham le ruega a Dios por Sodoma para que la ciudad sea separada en el dia de Su
juicio.

Dios le habia dicho que iba a destruir las ciudades (ver.20) Sodoma y Gomorra. Génesis
19 habla de “las ciudades.” Sin embargo Abraham or6 a Dios solamente por “la ciudad.”
Ninguna razén o motivo se nos ofrece. Y, por todo lo que se dice en estos dos capitulos,
debemos concluir que fue solidamente influenciado por motivos humanitarios. Pero si
volvemos a una referencia que ha sido hecha en el capitulo 14:12, aprendemos que su sobrino
Lot y su familia residian en Sodoma, y ahi si vemos un motivo especifico acerca del porqué
Abraham tuvo ese sentimiento tan fuerte y le pidi6 a Dios tan insistentemente que librase
aquella ciudad.

Podemos ver mas tarde como Dios tiene varias maneras de responder oraciones.

Cuando nos encontramos en medio de un problema, peligro, o tribulacion, nosotros
solamente vemos una salida, y le pedimos a Dios, muy “definitivamente” que nos libre por
ese medio.

En todas las ocasiones, Dios tiene muchas maneras de librarnos, cada una de ellas es
mejor que la que nosotros pensabamos.

No nos podria ocurrir nada peor a nosotros que Dios respondiese siempre nuestras
oraciones y nos otorgase nuestra salida definitiva.

Aqui, en esta historia, Abraham solo podia ver una via de liberacion para su sobrino
Lot; por eso pidié que Dios se retractase de Su juicio de Sodoma y separase “la ciudad.”

Dios no le otorgd su peticion, pero libertd a Lot y lo sacé de en medio de la destruccion;
y de esa manera respondi6 a la oracion de Abraham, aunque no de la forma como Abraham se
lo habia pedido.

2 En Génesis 24:24 se nos dice que Rebeca era hija de Betuel hijo de Milca, el cual dio
ella luz a Nacor.”

En el versiculo 15 aprendemos que Nacor era hermano de Abraham. Pero no hay nada
en todo este capitulo que nos explique como podia darse el caso de que una nieta del hermano
de Abraham puede ser tan vieja que se casase con Isaac, el hijo de Abraham; en otras
palabras, como podria Rebeca perteneciendo a una tercera generacion haberse casado con Isaac
con Isaac que pertenecia a la segunda generacion.

Tenemos que regresar a Génesis 18:11, 12, hasta un contexto remoto, y alli leemos que
Sara, la mujer de Abraham, era “vieja y bien entrada en arios,” antes de que Isaac naciera.

175




Este tipo de acontecimientos llevan a pensar que eso seria un problema. El Dr. Blunt
refiere a ejemplos como de este tipo con un proposito bien diferente al nuestro. En su obra
sobre Undesigned Coincindences (Coincidencias no disefiadas) €l usa este y otros pasajes similares
como un argumento para la veracidad de las Escrituras.

Nosotros hacemos referencia a los mismos ejemplos con un objetivo completamente
diferente, mostrar como, en un problema o dificultad que nos encontremos en medio de un
pasaje en particular, encontramos su solucion en un Contexto remoto, y muy a menudo en una
simple declaracion que se encuentra en un trozo entre paréntesis.

3 Génesis 37. Los Ismaelitas y Madianitas.- en Génesis 37:25 los hermanos de José
“alzaron los o0jos y miraron, y he aqui una compaiiia de Ismaelitas que venia de Galaad, y sus
camellos traian aromas, balsamo, y mirra, e iban a llevarlos a Egipto.”

En el versiculo 28: “Y cuando pasaban los madianitas mercaderes, sacaron ellos a José
de la cisterna, y le trajeron arriba y le vendieron a los ismaelitas por veinte piezas de plata.”

En el versiculo 36: “Y los madianitas lo vendieron en Egipto a Potifar, oficial de
Faraon.”

En el capitulo 39:1 Potifar “lo compro de los ismaelitas que lo habian llevado alli.”

Se han hechos muy severas acusaciones contra el Texto sobre acontecimientos de esta y
de otras denominadas “discrepancias” por los “Altos” Criticos de los tiempos actuales. Pero
vamos a ver como la mayor parte de esas objeciones estan contenidas en los escritos
procedentes de Ateos Franceses e Ingleses y Deistas del siglo dieciocho, por lo cual el lector
comun puede estar bien seguro de que ningln escritor o editor seria tan ignorante, o seria tan
descuidado, como para cometer semejantes disparates, si es que fuesen disparates.

Moisés y sus lectores sabian muy bien de que no habia posibilidad de que el registro
fuese mal interpretado.

Mas bien se trata de una evidencia de veracidad y exactitud el hecho de que los nombres
hayan sido intercambiados, sin necesidad de darle ninguna explicacion. Un editor posterior
esta seguro de haber notado el fendémeno que el Texto presenta, y ha hecho algunos esfuerzos
para corregirlo o explicarlo.

Es en el Contexto remoto de Jueces 8:24 que aprendemos en un remarque parentético,
que estd en conexion con un suceso bien diferente, que los madianitas, a quien Gede6n
acababa de derrotar, “traian zarcillos de oro porque eran ismaelitas” pero no todos los
ismaelitas eran Madianitas.

Pero si quisiésemos indagar mas, y saber como podia suceder esto, tenemos que ir a otro
contexto parejo, a dos Escrituras que se encuentran antes de Génesis 37.

Encontramos nuestro primer enredo en Génesis 16:11, 12, donde aprendemos que
ISMAEL era el hijo de Abraham, por su mujer Hagar: mientras que a través de Génesis 25:2
aprendemos que MADIAN y MEDAN fueron los hijos de Abraham por su mujer Ketura. Asi
que Ismael y Madian eran medio hermanos, y sin duda compartian las mismas tierras y la
misma vida. Es por eso que, aqui, en Génesis 37 no habia necesidad de afiadir ninguna
explicacion sobre este hecho, porque era un asunto de conocimiento comin y corriente.

Pero nosotros, abordando Génesis 37 desde su propio punto de vista, estamos cerca de
descubrir el hecho; y lo descubrimos, en el Contexto remoto de Jueces 8 (donde una marca
parentética resuelve todo el problema), y de Génesis 16:11, 12, y 25:2.

Por tanto, esta claro, en Génesis 37, que mientras la caravana se encontraba a una cierta
distancia parecia y sabian que eran ismaelitas, una observacion mas cercana les hizo ver que
eran mercaderes madianitas viajando con la compafiia, y sabian que lo eran por los zarcillos
que vemos en Jueces 8. Que los distinguia de entre todos los ismaelitas.

Muy dificilmente podremos encontrar otro ejemplo que nos muestre mas claramente la
importancia del Canon que estamos considerando, y que aporte tan evidentemente el

176




extraordinario valor que tiene estudiar y marcar el contexto cuidadosamente, no importando
cuan remoto pueda ser, a la hora de darle su interpretacion.

4 Exodo 6:16-20. Los Padres de Moisés.- Encontramos otra ilustracion en el caso de los
padres de Moisés.

En Exodo 6:16, 18, 20 aprendemos que su padre Amram era el niefo de Levi, y que se
cas6 con Elisabet.

Esto parece como si hubiese un disparate en las diferencias de edades, siendo como eran
de generaciones diferentes.

Pero eso sucede hasta que en el Libro de Numeros encontramos, en el Contexto remoto,
la solucion del problema. Alli leemos, en Numeros 26:59, que “La mujer de Amram se llamo
Jocabed, hija de Levi, que le nacio a Levi en Egipto.”

Por lo cual, Jocabed de la primera generacion debia ser mas o menos de la misma edad
que Amram de la segunda.

El Dr. Blunt cita esta ilustracion para mostrar que, mientras que el objetivo de Numeros
26:59 no fue disefiado par explicar este asunto, tenemos entonces una coincidencia no
pensada que establece la veracidad de las Escrituras. Nosotros lo citamos para mostrar la
importancia que tiene siempre sefialar y darle importancia al contexto.

5 Numeros 16:1. Los Hijos de Coat, y Rubén.- En Numeros 16:1 leemos acerca de la
rebelion de Coré, Datan y Abiran, los hijos de Coré y Rubén.

Nada se dice acerca de porqué se unieron estos en la conspiracion. Sin embargo, en el
Contexto remoto de Numeros 3:29 encontramos que el campamento de Rubén se encontraba
en el lado Sur del Tabernaculo; y en Numeros 2:10 encontramos que el campamento de
Rubén también estaba en el mismo sitio (Sur) también.

Estas declaraciones no han sido disefadas para explicar como se juntaron los Coatitas y
los Rubenitas par conspirar la rebelion; pero lo explica, y el problema es resuelto.

6 Numeros 16:27. Los Hijos de Coré.- Una vez mas, en este capitulo, Numeros 16,
leyéndolo parece como si todos compartiesen del mismo juicio.

Pero, en el contexto inmediato encontramos a los “hijos” de Datian y de Abiran
mencionados en el versiculo 27. El mismo Cor¢é y sus “hombres” que conspiraron con €l y sus
bienes también son mencionados; pero no se hace ninguna mencion de los hijos de Coré.

Ademas, en el Contexto remoto, diez capitulos después, leemos en el 26:11, “Mas los
hijos de Coré no murieron.”

No hay dudas, por tanto, que ellos obedecieron a la voz de Moisés y de Aarén
(cap.16:24) y se “apartaron” del Tabernaculo donde estos rebeldes se encontraban; y asi
fueron librados.

Estos “hijos de Cor¢é,” asi rescatados y librados de la catastrofe, monumentos de la
gracia de Dios, fueron en dias posteriores sefialados en la prominencia que se les concedi6 a
ellos y a sus descendientes en la adoracion del Templo, el “verdadero Tabernaculo” bajo
David y Ezequias.

7 Josué 3:15. El Jordan se desborda en el tiempo de la siega.- En Josué 3:14-17 tenemos el
paso del Jordan descrito, y la marca parentética dice que era en “el tiempo de la siega.”
(Ver.15)

177




En Josué 4:19 leemos que era también “el dia diez del mes primero.” Ese era el tiempo
de la Pascua, y la siega de la cebada, siete semanas antes de la Fiesta de las Semanas, cuando
se celebraba la siega del trigo (Exodo 23:14. Levitico 23:15).

Pero, de acuerdo a Exodo 9:31, este también era el tiempo de la siega del lino.

Cuan maravillosa, entonces, y cuan simple es la verdad de la narrativa en Josué 2:6,
donde se nos dice que Rahab escondio a los espias de Josué entre “los manojos de lino.”

8 1* Samuel 13:19 No se hallaba herrero en toda la tierra de Israel.- Una breve declaracion en
1* Samuel 13:19 explica muchas de las circunstancias cuando se lee a la luz del Contexto
remoto. En ese versiculo esta escrito que “En toda la tierra de Israel no se hallaba herrero,” Y la
razoén es dada como el resultado de la rigurosa ley de los filisteos, que oprimian a Israel por
ese tiempo, y los mantenian en sujecion.

Esto explica porqué “Aod se habia hecho un puiial de dos filos” y se lo habia fabricado
¢l mismo (Jueces 3:16).

Samgar tuvo que usar una aguijada de bueyes en su ataque a los filisteos (Jueces 3:31).

Sansén “no tenia nada en sus manos,” ninguna arma, cuando despedazo al leén (Jueces
14:5, 6).

No habia “escudo o lanza entre cuarenta mil de Israel” (Jueces 5:8).

En el dia de Ia liberacion de Israel leemos acerca de hombres que “sacaban espada;”
pero en los dias de su opresion leemos que tenian cayados y piedras (Jueces 20:2, 15. 1* Samuel
17:40) y otras armas insignificantes.

El Dr. Blunt cita todos estos argumentos queriendo probar la veracidad de la Escritura.

Nosotros las utilizamos con otro proposito; para mostrar la necesidad de darle la debida
importancia al Contexto remoto para entender las marcas parentéticas que son hechas, y
dejadas aparte, sin que ninguna explicacion sea dada en el Contexto inmediato.

9 1* Samuel 17:4. “Goliat de Gat”.- En 1* Samuel 17:4 y 2* Samuel 21:18-22 “Gat” se ha
dicho con énfasis que Gat era la ciudad de Goliat, y de su hermano e hijos. Se menciona
incidentalmente, como si no precisase de explicacion alguna.

Pero la explicacion se halla en el Contexto remoto de Josué 11:21, 22, donde leemos
acerca de una destruccion anterior de los anaceos (o gigantes); y se anade que “Ninguno de
los anaceos quedo en la tierra de Israel. Solamente quedaron en Gaza, en Gat 'y en Asdod.”

’

10 1? Reyes 17:9. “Un poco de aceite en una vasija.” — En 1* Reyes 17:9 Elias es enviado a
Sarepta de Sidon para morar en aquel lugar; donde una mujer viuda iria a sustentarle.

El se dirigié a Sarepta donde encontré a la viuda, la cual le dijo: “Vive Jehové tu Dios
que no tengo pan cocido; solamente un puiiado de harina en la tinaja, y un poco de aceite en una
vasija.”

Esta ciudad de Sarepta pertenecia a la region de Sidon.

Ahora bien, en el Contexto remoto (Josu¢ 19:24-28), encontramos que la region de
Sidon habia caido en suerte a los hijos de Aser; y si nos vamos a otro Contexto remoto
(Deuteronomio 33:24), vemos que en las bendiciones de las Tribus hechas por Moisés esta
escrito: “A Aser dijo:

Bendito sobre los hijos sea Aser;
Sea él amado de sus hermanos,
Y moje en aceite su pie.”’

178




Si esta ultima frase significa alguna cosa, es que denota una abundancia de arboles de
olivo y de aceite, esa era la caracteristica especial de la bendicion de Aser.

Eso es exactamente lo que encontramos en 1* Reyes 17:9, donde después de tres afios y
medio de sequia todavia habia sobrado un poco de aceite; y ese aceite estaba en la despensa
de una viuda que probablemente seria una pequena propietaria.

11 2% Cronicas 17:1 “Josafat se hizo fuerte contra Israel. - Las historias de Josafat rey de
Juda, y de Joram su hijo, nos ofrecen varias ilustraciones.

Tenemos primeramente el Contexto inmediato, 2* Crénicas 17:1, “Y Josafat se hizo
fuerte contra Israel.”

Este es un término que muestra la magnitud de su pecado cuando, en el capitulo 18:1,
caso a su hijo Joram con Atalia la hija de Jezabel; quien posteriormente haria con Juda lo que
Jezabel habia hecho con Israel.

12 2° Cronicas 22:11, 12. Joas, Josabet y la ama escondidos seis arios en el Templo.- La historia
de Joram nos cuenta como asesind a todos sus hermanos (cap. 21:4); y como vinieron los
arabes y destruyeron a todos sus hijos y “no le qued6é mas hijo sino solamente Joacaz (o
Ocozias) el menor de sus hijos” (cap. 21:17).

Después se nos dice que, cuando este Ocozias murid, su madre Atalia “se levant6 y
extermind toda la descendencia real de la casa de Juda” (cap. 22:10).

También se nos dice codmo el infante Joas fue rescatado por Josabet, la esposa de Joiada,
el Sumo Sacerdote (cap.22:11, 12); y cémo ella y la ama y el nifio estuvieron escondidos en la
casa de Dios durante seis afios.

Nos extraiia mucho como pudo suceder tal cosa; porque, por todo lo que se refiere, la
adoracion en el Templo todavia se realizaba, y la dificultad de esconder a estas tres personas
durante tanto tiempo parece a simple vista que seria imposible.

Si no tuviésemos en cuenta el Contexto remoto nos encontrariamos aqui con un
problema sin solucidn; pero cuando leemos todo el contexto encontramos que, al igual que la
mayor parte de nuestros demas problemas, somos nosotros los que los hacemos!

Hasta que no sondamos el capitulo 24 no nos damos cuenta de las cosas que habian
sucedido previamente..

No fue sino después de que esos seis afios hubiesen transcurrido, y Atalia fue asesinada,
y Joas se sento en el trono de Judd, no fue hasta entonces (y mismo asi, no se ha hecho nada
para solucionar el problema o remover nuestra perplejidad) que en el reinado anterior la casa de
Dios habia sido derribado, y todos los utensilios llevados al templo de Baal que habia sido
establecido en Juda (cap. 24:7)

No hasta que Joas comenzase a reinar somos informados de esto, y mismo entonces solo
es para explicar porqué Joas se propuso repararlo preparando canteros, carpinteros y artifices
de hierro para la obra (cap. 24:12-14), y no para explicar porqué Josabet, Joas y su ama vieron
la casa del SENOR un tan buen sitio para esconderse y mantenerse a salvo. Estos demorados
preparativos hechos por Joas para llevar a cabo los restauros muestran la extension de los
dafios que habian sido hechos; y nos dice como fue posible que el arruinado y desierto
Templo sirviese como lugar mds apropiado en todo el reino para encontrarse a salvo.

13 2% Cronicas 21:10. La revuelta de Libna.- Otra circunstancia, mencionada de igual
manera parentéticamente en 2* Crénicas 21:10, y sin ningun objetivo aparente, se esparce un
manantial de luz sobre toda la historia cuando lo comparamos con el Contexto remoto en el
Libro de Josué.

179




La revuelta de Edom de manos de Joram rey de Juda (2* Cronicas 21:8-10) no esta
registrada como el cumplimiento de una profecia; pero lo era, como veremos si miramos el
contexto todavia mas remoto de Génesis 27:40.

La marca parentética en 2* Crénicas 21:10 declara simplemente el hecho de que
“También en el mismo tiempo Libna se libertd6 de su dominio, por cuanto ¢l habia dejado a
Jehova el Dios de sus padres.”

(Para que habra sido aqui hecha esta marca? Para decirnos que miremos y veamos de
donde y quién era Libna. Tenemos que volvernos hasta Josué¢ 21:13, y alli encontramos que
Libna era una de las ciudades de los Sacerdotes.

Eso nos dice que cuando Joram y Atalia derribaron el Templo de Dios, y edificaron la
casa de Baal, los sacerdotes desertaron, y deben haber conspirado para restaurar a Joas en el
trono cuando llegase el momento oportuno.

Eso explica porqué Joiada el Sumo Sacerdote era el jefe de la restauracion de Joas y de
la ejecucion de Atalia, y el asesinato de Matan su sacerdote de Baal (2* Cronicas 23:14-16).

Eso es por lo que el sacerdote ocup6 ese lugar de destaque en recolectar el dinero para
reparar y restaurar la Casa del Sefior (cap. 24:4-11).

Asi que estas referencias al contexto remoto revelan todas estas verdades, explican estas
dificultades, y derraman una fuente de luz sobre toda la historia.

14. 2% Reyes 18:13, 14. El saqueo del Tesoro de Ezequias.- En la historia de Ezequias leemos
(2* Reyes 18:13-16) que su tesoro fue vaciado debido a las demandas del rey de Asiria; pues
no solamente le habia entregado todo lo que habia en su casa, sino que, ademas, se vio en la
necesidad de arrancar todo el oro de las puertas del Templo.

Sin embargo en Isaias 39:2 encontramos a Ezequias mostrando a los emisarios de
Babilonia todas las cosas preciosas que se hallaban en sus tesoros: plata, oro, especias, etc.

No se da ninguna explicacion de como pudo suceder esto en un tan corto intervalo de
tiempo; y ese intervalo fue cubierto por su enfermedad y por el asedio de Jerusalén.

Pero hay un corto pasaje, en 2* Cronicas 32:22, 23, que se introduce de una manera
independiente de todo lo demas:

“Asi salvd Jehovd a Ezequias y a los moradores de Jerusalén de las manos de
Senaquerib rey de Asiria, y de las manos de todos; y les dio reposo por todos lados. Y muchos
trajeron a Jerusalén ofrenda a Jehova, y ricos presentes a Ezequias rey de Juda, y fue muy engrandecido
delante de todas las naciones después de esto.”

Ademas de estos presentes debid haber también un vasto espolio después de que el
ejercito de Senaquerib hubiera sido destruido, a juzgar por otro contexto remoto, en 2% Reyes
7:15, donde, mientras los sirios huian, “todo el camino estaba lleno de vestidos y enseres que
los sirios habian arrojado por la premura.”

15 Isaias 62:4, 5. Esta tierra sera llamada Hefzi-ba.- En Isaias 62:2 se nos dice que en el dia
de la futura y venidera gloria de Israel tanto el Pueblo como la Tierra seran llamados por “un
nombre nuevo que la boca de Jehova nombrara.”

En los versiculos 4 y 5 leemos acerca de este nuevo nombre:

“Nunca mas te llamardn Desamparada, ni tu tierra se dird mas Desolada;
sino que serd llamada Hefzi-ba (Mi deleite esta en ella)
, Yy tu tierra Beula (Desposada)

180




; porque el amor de Jehova estara en ti,

y tu tierra sera desposada.

Pues como el joven se desposa (posee a) con la virgen, se desposaran (poseerdan) contigo tus
hijos.

Y como el gozo del esposo con la esposa, asi se gozara contigo el Dios tuyo.”

Ahora bien, cuando recordamos que Isaias profetizo en los dias de Ezequias, podemos
muy bien concluir que esta profecia se sincroniza con el casamiento de Ezequias con su
esposa Hepsiba (2* Reyes 21:1).

Acerca de cuando tuvo lugar no existe ninglin registro; pero sabemos que en el tiempo
en el que sufrid su enfermedad de muerte (a los catorce afios de su reinado) todavia no tenia
hijos; No fue sino al tercer afo en el transcurso de los milagrosos quince afios afiadidos que
nacié Manasés.

El casamiento de Ezequias, por tanto, ocupa un importante por no decir una solemne
posicion en su historia; y puede muy bien ser utilizado en conexidn con otra solemne crisis en
la milagrosa futura historia de Israel.

16 Jeremias 13:18. “Di....a la Reina. ’- En Jeremias 13:18 leemos “Di al rey y a la reina:
Humillaos, sentaos en tierra; porque la corona de vuestra gloria ha caido de vuestras cabezas.”

No hay nada en la profecia que nos capacite para identificar ni al rey ni a la reina. Pero
en el contexto remoto de 2% Reyes 24 encontramos que en la segunda de las tres invasiones de
Nabucodonosor, “salié Joaquin rey de Juda al rey de Babilonia, €l y su madre, sus siervos, sus
principes y sus oficiales; y lo prendio el rey de Babilonia en el octavo afno de su reinado.”
(vers.12); y en el versiculo 15 leemos:

“Asimismo llevo cautivos a Babilonia a Joaquin y a /a madre del rey, a las mujeres del
rey, a sus oficiales y a los poderosos de la tierra; cautivos los llevo de Jerusalén a Babilonia.”

El Dr. Blunt sugiere que como Joaquin tenia solamente dieciocho afios y habia reinado
solamente tres meses (vers.8), la reina viuda mantenia una posicion de alguna influencia, y
eso es suficiente para explicar la referencia de Jehova sobre ella por medio de Jeremias.

17 Marcos 14:51, 52. El joven que huyo de Getsemané.- En Marcos 14:51, 52 leemos acerca
de un hombre joven que sigui6 a Cristo, y que cuando le intentaron llevar prisionero “dejando
la sébana, huy6 desnudo.”

No existe ninguna indicacion aqui acerca de la identidad de este hombre joven. Pero del
contexto remoto aprendemos:

1° Que el Sefior estuvo durmiendo en Betania, cada noche durante la Gltima semana
(Lucas 21:37; 22:39. Compare con Mateos 26:6) El debia haber permanecido alli con Léazaro
y Marta y Maria.

2° En esa noche estarian esperando por el retorno del Sefor. Y viendo las luces en el
huerto cercano al monte, lo més natural es que Lézaro haya subido ha ver que estaba
sucediendo en aquel tumulto.

3° Sabemos por Juan 12:10 que “los principales sacerdotes acordaron dar muerte
también a Lazaro.” Leemos acerca de que a ninguin otro deseaban tanto prender, o matar. Todos
sus discipulos parecian estar bien a salvo. La razén por la que deseaban asesinar a Lazaro se
encuentra en Juan 12:9-11.

4° La sabana de lino denotaba una considerable prosperidad. Esta familia tenia
posesiones, a juzgar por Mateos 26:7, el valor del perfume de gran precio que excito la codicia
de Judas.

181




Este vestuario debe haber sido abandonado y perdido, pues fue puesto en las manos de
los enemigos sin ceremonias.

Todos estos diferentes contextos se retinen y nos ayudan a identificar éste hombre joven
con Lazaro, a quien el Sefior habia levantado de la muerte.

18. Juan 21:15. “; Me amas tu mas que estos? - En Juan 21:15 no hay nada que nos diga a
quien se refiere el Sefor con el pronombre “estos”: “;Me amas tii mas que estos?”

Pero en el contexto remoto de Mateos 26:31, 33 y Marcos 14:27, 29, tenemos las
palabras de Pedro, a quien el Sefior, sin sombra de dudas, les refiri6: “Todos os
escandalizaréis de mi esta noche...Entonces Pedro le dijo: Aunque todos se escandalicen, yo
no.”

Por eso sabemos con toda seguridad que el pronombre “estos” se refiere a los discipulos
compaifieros de Pedro; y la elipsis debe ser suprimida, no es “Me amas tu mas que (t amas)

estos”; sino Me amas ti mas que estos (me aman).

19 Hechos 2:16 “Esto es lo dicho.”- Hechos 2:16-21 es una ilustraciéon que afecta el
contexto remoto asi como al cercano, porque es una citacion de Joel 2:28-32. Este hecho hace
toda la diferencia.

“Esto es lo (como aquello) que fue dicho por el profeta Joel” (Hechos 2:16). No hay
nada en estas palabras que nos diga qué es “esto” y que es “aquello.”

La palabra “esto” es enfatica; y la palabra “mas” con la que comienza el nuevo
argumento, coloca lo que sigue en contraste, no en correspondencia. No comienza con la
palabra “Porque,” sino con la palabra “mas” o “pero.” Esto nos indica que la citacion fue
proferida intentando demostrar que la acusacion de los opositores (de que estaban ebrios) no
tenia cualquier fundamento. Sobre las acusaciones de que tales sefiales y maravillas se
producian debido a estar borrachos, Pedro les pregunta, ;jah si!? ;;Qué me decis entonces de
las profecias de Joel!? El profetizé acerca de cosas similares “en los tltimos dias.”

Pedro no estaba diciendo que aquellos eran los ltimos dias, sino:- “esto es lo que dijo
Joel” acerca de aquellos dias. ;Querréis acusar también a Joel de estar ebrio cuando hablo
sobre esas cosas? jSeguro que no! Entonces ;como pueden estos hombres ser acusados de
borrachos ahora, especificamente, “siendo esta la tercera hora del dia”?

Pedro no estad exponiendo a Joel. Ni estd diciendo que aquella profecia se estaba
cumpliendo. El no dijo “ahora se ha cumplido”; o “como esta escrito.” El simplemente 1lamé
la atencion sobre lo que Joel habia dicho acerca de cosas similares, que tendran su
cumplimiento “en los ultimos dias.”

Esto se hace muy claro en el momento que nos volvemos al profeta Joel, y leemos
aquello que Jehova dice alli a través suya.

Para entender la profecia de Joel es absolutamente necesario que veamos el sujeto que
contiene. ;jAcerca de qué dispensacion estd hablando? ;Se trata de la Dispensacion Cristiana,
o se trata de la Dispensacion del Juicio que le sigue? ;Trata todo sobre los Judios? o ;sobre
los Gentiles? O ;sobre la Iglesia de Dios?

La Estructura nos fornecera su Cuadro completo. Es sencillisima:-

A| 1:1-3 Llamamiento a poner atencion (escuchar).

B| 1:4-12 El mal que vendra sobre la Tierra y las Personas del Pueblo.
Al 1:13 — 2:17 Llamamiento al Arrepentimiento.

B| 2:18 — 3:21 El mal quitado de la Tierra y de las Personas del Pueblo.

182




Asi, vemos de lo que trata toda la profecia de Joel. Describe el cumplimiento de la
ultima estrofa del “Cantico de Moisés” en Deuteronomio 32, que concluye con la solemne
pero gratificante seguridad en el versiculo 43:

“Alabad naciones a Su Pueblo
Porque El vengard la sangre de Sus siervos
Y tomard venganza de sus enemigos
Y hara expiacion por la tierra de Su Pueblo.”

Asi que el miembro B (Joel 2:18) comienza —

“Y Jehova, solicito por Su Tierra,
Perdonara a Su Pueblo.”

“ESTO,” por tanto, es “LO” o “AQUELLO.” Ese es el cuadro, o sujeto principal, o
contexto de Hechos 2:16. Se refiere a la “Tierra” de Jehova y al “Pueblo” de Jehova, y no a
“la Iglesia de Dios.” Pedro se dirigié a este “pueblo,”: y dijo, “varones Judios” (vers.14),
“varones Israelitas” (vers.22). El llam6é “la casa de Israel” (vers.36) a este mismo
arrepentimiento al cual Joel llam6 teniendo en vista “los ultimos dias.” Puesto que el
arrepentimiento nacional se declara igualmente y siempre en ambos casos como siendo la
condicion de la bendiciéon nacional.

Pero la llave para un correcto entendimiento de la citacion de Pedro reside en las
palabras “después de esto” de Joel 2:28. ;Después de qué? Nadie sino Joel nos lo declara. Por
nosotros mismos no podemos adivinarlo sin tener en cuenta su profecia.

Vemos que el capitulo 2 versiculo 28 hace parte del miembro que hemos marcado por B
(2:18 —3:21), que tiene por sujeto e/ mal (de B, cap.1:4-12) quitado de la Tierra y de la gente del
Pueblo.

La desaparicion de este mal es minuciosamente declarada y descrita. El miembro B no
es simplemente un conglomerado o jungla de palabras o frases. Posee su propia Estructura de
la siguiente manera:-

Expansion de B (Joel 2:18 — 3:21)

B | ai| 2:18, 19. Bendiciones concedidas (Temporal.)
| bi1]2:20. El Mal es quitado. (Juicio profetizado.)
| a2| 2:21-29. Bendicion concedida (Temporal y Espiritual.)
| b2| 2:30, 31 El Mal es quitado (Acompanado de sefiales de Juicio)
| a3| 2:32. Bendicion concedida. (Espiritual)
| bs| 3:1-16-. E1 Mal es quitado (Cumplimiento)
| a4|3:.-16-18. Bendiciones concedidas. (Espiritual y Temporal)
| ba| 3:19. El Mal es quitado (Juicio ejecutado.)
| as| 3:20, 21. Bendicion concedida. (Espiritual)

Estas “Bendiciones concedidas” se deben leer desde la una a la otra; y los de la “retirada del
Mal” deben, de la misma manera, conectarse; lo miembros que relatan el “Mal que es quitado”
deben ser tratados como parentéticos a los miembros que tratan de “Bendicion concedida, ” y 1os
miembros de “bendicion concedida” deben ser tratados como parentético a los miembros de “Mal
que es quitado.”

183




Teniendo en cuenta la Estructura anterior vemos que el cap.2:28 se encuentra contenido
en el miembro marcado “a2,” y no es un miembro separado que tenga que ser tratado como si
estuviese entre paréntesis; sino que se encuentra conectado a la bendicion Espiritual con lo temporal,
y muestra que proviene de ella.

Esta bendicion Espiritual se introduce por las palabras:

“Y DESPUES DE ESTO derramaré mi espiritu sobre toda carne (vers.28).
Después de qué?

Después de las bendiciones Temporales de
La lluvia temprana y la tardia (vers.23).
La abundancia de trigo, y de vino y de aceite (vers.24).
La plenitud y la satisfaccion (vers.26).
La completa y perpetua retirada de vergilienza (verss.26, 27).
Cuando Jehova se encuentre “en el medio de Israel.” (vers.27).

Es “después de esto”; después de todas estas bendiciones temporales, que estas otras
bendiciones Espirituales seran concedidas.

Asipues, es “después de esto”; cuando el Espiritu sera derramado “sobre toda carne.”

El lector mas comun puede darse cuenta y saber que el Espiritu NO fue derramado
sobre toda carne en Hechos 2, sino solamente sobre aquellos que estaban presentes: que
ninguna de estas maravillas y grandes sefales se dieron: que la liberacion no se manifesto en
el Monte Sion y en Jerusalén; porque la Tierra y el Pueblo todavia se encontraban en poder de
los Romanos.

Estas palabras “después de esto” por tanto, muestran que la profecia de Joel en Hechos
2 no se cita para probar que esta escena Pentecostal era su cumplimiento; sino para mostrar
que, de la misma manera que aquellas futuras sefiales no podran ser atribuidas a la ebriedad,
asi tampoco pueden ser atribuidas a gente borracha estas sefiales Pentecostales.

Al fin y al cabo, hasta un nifio puede darse cuenta de que Hechos 2 no es el
cumplimiento de Joel 2; pero hay pocas esperanzas de que se den cuenta aquellos cuyos ojos
estan cegados por creer la tradicion y que dicen que “la Iglesia se formd en Pentecostés.”

No solamente afirman esto con una gran seguridad; sino que, ademas, lo declaran como
un articulo de fe; y estan dispuestos a excomulgar a cualquiera que no se lo crea.

Pero esto no es mas que la Tradicion de los Hermanos; ni tan siquiera es la Tradicion de
los Padres a pesar de que sea seguramente como se hace la voz de la Palabra de Dios.

No puede haber ningun engafio acerca de las palabras de Joel “después de esto.” El
Espiritu Santo a través de Pedro las interpreta acerca de “los ultimos dias.” La palabra hebrea
no es la simple achar, después (Génesis 5:4), sino que se compone de Ken, asi, o de esto (Génesis
1:7), refiriéndose a lo que viene a seguir. Es acharey-ken, después de esto (Génesis 4:4; 7:14;
23:19; 41:30. 1* Samuel 9:13, etc. etc.).

Es, por tanto, perfectamente cierto que la palabra “esto” en Hechos 2:16 se refiere a lo
que sigue, y no a lo que precede: a los futuros acontecimientos profetizados por Joel, y no a los
acontecimientos que estaban teniendo lugar entonces en Jerusalén.

La palabra “esto” es un pronombre enfatico. Pero no hay similarmente un pronombre
enfatico para la palabra “lo” (aquello). Es simplemente el articulo con el participio pasivo
perfecto:- “Esto (que sigue) es lo que ha sido dicho por el profeta Joel.” No “esto” (que ha
sucedido); porque, en ese caso, /qué podria ser el “esto”? ;Estos que parecen ebrios? No era
“esto,” anterior. Podria ser estos acontecimientos; estos fendmenos, estas escenas
Pentecostales. Pero es Singular, “esto,” concordando con la Escritura a ser citada de Joel.

184




La palabra “esto” no podia, y no puede, a esas escenas Pentecostales; porque ninguna
manifestacion de hablar en lenguas fue referida por Joel.

No podia referirse al derramamiento de Espiritu predicho por Joel, porque aqui, este
derramamiento fue solo sobre los Apostoles; mientras que Joel habla de un derramamiento
sobre “toda carne.” No hay ni una sola palabra en Hechos 2 acerca de cualquier “hijos e hijas”
profetizando; o de sus “ancianos” sofiando suefos; o de sus “jévenes” viendo visiones; o de
sus “siervos y siervas” recibiendo dones espirituales.

Verdaderamente no hay en Hechos 2 ningun cumplimiento para nada de la profecia de
Joel, ni tan siquiera de manera implicita o expresada.

No hay nada mas alla del argumento que acusa de ebriedad que pueda recaer contra
estas presentes escenas Pentecostales que contra aquellas escenas todavia futuras conectadas
con las bendiciones a ser concedidas sobre Israel, profetizadas por Joel, las cuales tendran
lugar “después de esto”: después de que estas bendiciones temporales hayan sido concedidas
sobre la Tierra de Israel y sobre el Pueblo de Israel.

20 1* Corintios 11:10. “Autoridad sobre su cabeza” — “Por lo cual la mujer debe tener sefial
de autoridad sobre su cabeza, por causa de los angeles.”

“Autoridad” es puesta a través de Metonimia por el velo que era el simbolo de estar
debajo de la autoridad de su marido.

Para esto tenemos que ir hasta el mismo contexto remoto de Génesis 6:1, 4, donde
aprendemos por comparar 2 Pedro 2:4 y Judas 6 la razén de esta juncion. (Vea en el Canon |
las notas acerca de “angel” y “espiritu.”)

21 Gaélatas 3:15-17. Los cuatrocientos, y los cuatrocientos y treinta anios.- El sujeto de estos
versiculos es la “promesa” o Pacto incondicional que Dios hizo con Abraham.

Este se realiz6 cuatrocientos y treinta afios antes de que se diera la Ley (Exodo 12:40).

Cuando los cuatrocientos afios se mencionan se reconocen desde la “simiente” de

Abraham, la cual fue Isaac, que no habria de nacer sino treinta anos después (Génesis 15:13 y
Hechos 7:6).

99 ¢

22 Gélatas 3:20 “pero Dios es uno”- Y el mediador no lo es de uno solo; pero Dios es
uno.”

El versiculo 19, comparado con el contexto remoto de Hechos 7:53. Deuteronomio
33:2. Salmos 68:17. Hebreos 2:2, muestra que la Ley fue dada por un mediador.

Ahora bien, donde haya un mediador debe de haber dos partes para un pacto.

Pero en Génesis 15 habia solamente una parte; y que era Dios. Cuando Abraham se
preparaba para hacer parte del Pacto de acuerdo a la costumbre (Jeremias 34:18, 19), Dios lo
hizo caer en suefio (Génesis 15:12), y pasé entre las piezas El Mismo, solo (vers.17). El era
“uno;” una parte, sola en la “promesa.” El Pacto no es solamente anterior a la Ley en tiempo,
sino también superior a ella porque fue incondicional.

23 Hebreos 12:17. “No hubo lugar para el arrepentimiento. - “Porque ya sabéis que aun
después, deseando heredar la bendicion, fue desechado, y no hubo oportunidad para el
arrepentimiento, aunque la procurd con lagrimas.”

(A quién se refiere el pronombre “la” (la procurd)? ;Qué era “esa” que Esau procurd
tan insistentemente?

185




El contexto (y especialmente el contexto remoto de Génesis 27:34, 36, 38) muestra
claramente que fueron las “bendiciones” las que procuro.

186




CANON 5

La Primera Ocurrencia de Palabras, Expresiones, y Elocuciones Son Generalmente
Esenciales para Su Interpretacion.

Esta es una ley que llevamos poniendo en practica desde hace tiempo, y que
todavia no ha fallado ni una sola vez. La primera ocurrencia de un Palabra, o Expresion,
o una Elocucioén es la llave para su uso y significado subsecuente; o por lo menos una
guia en el punto esencial conectado con ella

Nos proponemos considerar esta Ley ilustrandola en estas tres clases:

I Palabras
II Expresiones.
III Elocuciones.

I PALABRAS

1 Profeta.- La primera ocurrencia de la palabra Profeta se encuentra en Génesis
20:7, y es utilizada por Dios a Abimelec rey de Gerar, acerca de Abraham —

“Ahora, pues, devuelve la mujer a su marido; porque es profeta, y orara por ti.”

Esta primera ocurrencia de la palabra muestra que es usada con un sentido muy
diferente del cual se le atribuye hoy en dia.

Por supuesto, mismo aparte de esto, nuestro uso actual no se tiene en cuenta a la
hora de determinar el uso Biblico.

Nosotros la usamos acerca de alguien que tiene como Unica mision la de predecir
eventos futuros.

Pero, aqui, se utiliza en conexidén con Abraham, que no predijo nada; y de cuyas
profecias, como tales, no se hacen mencion, alusion, ni registro.

La tnica cosa asociada con el profeta, en Abraham, aqui, es joracion!

Esta primera ocurrencia, por tanto, nos habla directamente a nosotros si nosotros
tenemos oidos para oir; y, siendo tan contrario a nuestro uso corriente, nos dice para ir
mas lejos y ver lo que nos ensefia en conexion con sus demds ocurrencias.

Rapidamente nos damos cuenta en Exodo 7:1 de que el mismo Dios denomina a
Aaron, el “profeta” de Moisés. Eso nos lleva a un paso mas adelante; y nos guia a otra
cuestion: ;Como puede alguien ser el “profeta” de oro hombre? La respuesta se
encuentra en Exodo 4:16, donde Dios, refiriéndose a esta materia, le dice sobre Aaron a
Moisés, “Y ¢l hablara por ti.”

Aqui, entonces, aprendemos que la interpretacion esencial de la palabra “profeta”
es la de un orador. Es decir, que el profeta es uno que habla POR Dios, tanto da que sea
por via de Exhortacion, Instruccion, Reprension, Aviso, Correccién, Reprobacion, o
Juicio. Predecir era solamente una muy pequefia parte de sus responsabilidades.

No hubo “profeta mas grande que Juan el Bautista” (Mateos 11:9-11). El profetizo
que Cristo bautizaria con pneuma hagion, pero ;donde estan sus profecias, como
entendemos esa palabra, hoy en dia? No hay registro de ninguna. Pero ¢l fue un orador
de Dios; preparado, equipado, y enviado por Dios para preparar el camino del Mesias
(Lucas 1:13-17, 76-79).

187




El profeta, por tanto, era esencialmente uno que hablaba por Dios, el orador de Dios; y
su Unica mision era hablar solamente aquellas palabras que se le daban a ¢l para que
hablase.

En este sentido Moisés fue el gran modelo tipico del Sefior Jesus. Siete veces
encontramos en las palabras que cierran el Exodo la referencia asociada a las palabras y
a los actos de Moisés con su obediencia, “como Jehovd mando a Moisés” (Exodo 40:19, 21,
23, 25,27, 29, 32).

Aun también el Senor Jestus fue “profeta como Moisés” ;Por qué? No debido a
sus predicciones futuras de acontecimientos, sino porque “Aquel que Dios envié habla
las palabras de Dios” (Juan 3:34. Compare con Juan 3:32; 7:16, 26, 28; 15:15, etc.).

Esa es también la razén para la cual los “profetas” fueron constituidos sobre la
Iglesia en el principio (Efesios 4:11); “for, ” a fin de perfeccionar a los santos eis, para o
teniendo en vista la obra del ministerio para “eis, " la edificacion del Cuerpo de Cristo. Este
es el objetivo especial del ministerio del profeta en el Nuevo Testamento (compare
Efesios 2:20. Romanos 16:26, “los escritos proféticos,” 2* Pedro 1:19, “La palabra
profética”).

La obra de estos profetas se encontraba especial conectada con el dar a conocer el
“Misterio” o el gran secreto, que habia estado “escondido en Dios.”

Es un grave error suponer que Efesios 2:20 se refiere a los Profetas del Antiguo
Testamento; y que la Iglesia estd fundada sobre ellos! Hay una abundancia de
evidencias acerca del orden de los Profetas del Nuevo Testamento; y de que ellos estan
incumbidos con una mision diferente, si bien que todos fueron oradores de Dios:
Bernabé (Hechos 4:36), Esteban (Hechos 6:10, 15), Agabo (Hechos 11:10), Silvano,
Silas, y Judas (Hechos 15:32) Manaen y Lucio de Cirene (Hechos 13:1), Timoteo (1*
Timoteo 6:11; 2* Timoteo 3:17), las hijas de Felipe (Hechos 21:9), y otros, que no se
nombran. (Hechos 8:17; 10:44-46; 19:6).

Las Exhortaciones dirigidas y conectadas con los profetas son siempre especiales
también. “No menospreciéis las profecias” muestra que la palabra “espiritu” en la
clausula anterior se refiere a las manifestaciones del espiritu de profecia (1°
Tesalonicenses 5:20); y “No apaguéis al espiritu” No menosprecies o tengas en poco
tales manifestaciones espirituales que salen de otros miembros.

Ejemplos que nos sirvan de muestra acerca del poder profético en accion, pueden
ser observados en Hechosn5:4; 13:2; 21:1-14. 1? Corintios 14:24, 25. 1* Timoteo 1:18;
4:1.

Asi pues, la primera ocurrencia de la palabra “profeta” nos guia a toda esta
corriente de aprendizaje, y nos muestra que la Preposicion pro, antes, no se ha utilizado
con respecto al tiempo, sino a la manera; no de hablar de cosas antes de que ocurran, o
decirlas de antemano, sino hablando por, en lugar de.

Ademas, debemos senalar que no hay lugar para el ministerio de profetas hasta
que los ministros hayan sucumbido en su mision, la cual era ensefar la Palabra de Dios.
Cuando los ministros llegaron a quedarse mas absorbidos en sus rituales, entonces Dios
levantd profetas para que fuesen Sus oradores. Por ese motivo un profeta era conocido
como “El Hombre de Dios.”

2 “Aleluya. - Esta palabra Hebrea aparece veintiocho veces, y en once ocasiones se
traduce “Aleluya,” o, de acuerdo al Griego utilizado en el Nuevo Testamento,
“Alleluia”; y diecinueve veces traducida, “Alabado sea el Sefor.”

188




Pero nuestra cuestion ahora es preguntar, ;Donde se encuentra la primera vez que
aparece esta palabra? Y a través de esa ocurrencia no solamente descubrir el sentido de
la palabra, sino también su significado e interpretacion.

Se encuentra al final de Salmos 104; y, su posicion ahi nos lleva sin duda hasta su
verdadera interpretacion. Se asocia con oracion para librar de, y para la destruccion de,
enemigos-

“Sean consumidos de la tierra los pecadores
Y los impios dejen de ser.
Bendice alma mia a Jehova.
Aleluya.” (Salmos 104:35).

La primera ocurrencia en el Nuevo Testamento tiene precisamente la misma
conexion (Apocalipsis 19:1, 3):-

“tALELUYA!
Salvacion y honra y gloria y poder
Son del Sefior Dios nuestro;
Porque sus juicios son verdaderos y justos
Pues ha juzgado a la gran ramera que ha corrompido la tierra con su fornicacion
Y ha vengado la sangre de sus siervos de la mano de ella.
Otra vez dijeron jALELUYA!”

La palabra es asi asociada con la idea de juicio: no necesariamente todas las
veces; puesto que la alabanza puede ser ofrecida por muchos motivos: pero este es su
primer y gran tema.

Esta idea no sera repugnante a todos aquellos que “dividan correctamente la
Palabra de verdad,” y que entiendan tal “alabanza.” Aunque no esté en armonia con esta
Dispensacion de la gracia, si que la guarda tanto con la pasada Dispensacion de las
obras como con la Dispensacion venidera de Juicio.

3 “Selah.”- La primera ocurrencia de esta palabra nos ofrece la llave de su
significado.

Todas las explicaciones que se han dado sobre ella, y que han sido derivadas de
fuentes externas a la Palabra de Dios son inutiles. Son solamente ideas de los hombres; y
no han pasado de ser mas que una connotacion musical.

Ningun significado ha sido hasta ahora sugerido que haya sido digno de la Palabra
Inspirada; o que tenga que ver con la verdad, ensefianza, o tema principal de las
Escrituras.

Algunos han dicho que siempre sefala el final de una Estrofa; otros dicen que
sefiala el comienzo. Las dos afirmaciones estan erradas, tienen solamente una parte de
verdad; y, como sucede casi siempre en otros apartados del estudio de la Biblia, cuando
una parte se toma como la totalidad el resultado es el error en vez de la verdad.

La palabra Selah puede ser derivada de dos raices: o bien proviene de salah, pausar,
y, aunque eso pueda ser perfectamente aplicado al pausar del corazén y de la mente para
meditar en la Palabra de Dios, sin embargo el hombre parece ser incapaz de darle otra
connotacion que no sea la de la pausa de un instrumento musical, mientras que las voces
siguen cantando. Por otro lado, algunos la han derivado de salal, levantar, elevar; pero la

189




han limitado a la elevacién de la voz en el canto, y no la toman como la elevacion del
corazon.

La Palabra Selah aparece setenta y cuatro veces en el Antiguo Testamento: sesenta
y una veces en el Libro de Salmos y tres veces en la profecia de Habacuc.

Entre estas ocurrencias hay algunas que aparecen en el medio de un versiculo; lo
que prueba que no necesariamente comienza o termina un Paragrafo o Estrofa.

La llave se nos dara por su primera ocurrencia, en Salmos 3, donde aparece tres
veces —

(1) Entre los versiculos 2 y 3
(2) Entre los versiculos 4 y 5.
(3) Entre Salmos 3 y 4.

Aqui, se podra ver que la palabra se utiliza como una marca de conexion, llamando
nuestra atencion para lo que se ha dicho, y llevandonos a asociarlo con lo que le sigue
inmediatamente.

Esto puede ser por varios motivos:

(1) Puede ser por via de contraste.

(2) Puede ser por via de una explicacion posterior.

(3) Puede ser para marcar una causa, o un efecto; o,

(4) Puede ser al final de un Salmo, en cuyo caso conecta los dos Salmos y nos
dice que se remiten al mismo autor, o que tienen el mismo tema principal.

En esta primera ocurrencia (Salmos 3) tenemos tres de estos usos.
El primer Selah (entre los versiculos 2 y 3) contrasta lo que muchos dijeron de
David:
“No hay para ¢l salvacion en Dios”

con lo que David pudo decir al Sefor:
“Mas ta, Jehova, eres escudo alrededor de mi.”

Aqui los “muchos” son asi puestos en contraste con el uno; y mientras que los
muchos conocian la Divinidad como siendo solamente “Dios” (el creador), David lo
conocia como “Jehova,” su Dios de Pacto, el Dios con Quien mantenia una relacion de
pacto.

El segundo Selah (entre los versiculos 4 y 5) sefala y conecta la causa y el efecto.
Se trata de una exhibicion practica de la verdad que esta por detras de la verdad revelada
en Filipenses 4:6, 7.

“Sean conocidas vuestras peticiones delante de Dios.
Y
La paz de Dios....guardaréa vuestros corazones y vuestros pensamientos.”

Eso es lo que David experimentd, de una manera practica, en aquella terrible
noche, en su fuga de Jerusalén:

“Con mi voz clamé a Jehova,
Y ¢l me respondid desde su monte santo.

190




Selah
Yo me acosté y dormi,
Y desperté
Porque Jehova me sustentaba.”

El tercer Selah (entre los Salmos 3 y 4) no conecta simplemente los dos versiculos
(Salmos 3:8 y 4:1), sino también los dos Salmos como tales. Nos dice que Salmos 4 se
relaciona con el mismo tiempo, y a las mismas circunstancias en la vida de David: y nos
ofrece mas detalles acerca de cual fue el ruego y la oracion que esta referida en Salmos
3.

Habiendo asi obtenido la llave para el uso de la palabra Selah, la cual es de mucha
mas importancia que su Etimologia o significado Léxico, podemos ahora aplicarla a
todas sus demas ocurrencias.

Tenemos, de hecho, otro ejemplo de nuestro tercer Canon, donde el uso Biblico de
palabras es considerado esencial para su correcta interpretacion.

4 “Jerusalén.” La primera ocurrencia de la palabra “Jerusalén” se encuentra en
Jueces 1:7, 8. Y en una Unica frase se condensa toda la historia subsecuente de siglos.

“Y combatieron los hijos de Judd a Jerusalén y la tomaron, y pasaron sus
habitantes a filo de espada y pusieron fuego a la ciudad.”

Esto tiene un extrano contraste con su nombre: jLa Vision de Paz! Sin embargo esta
de acuerdo con su historia.

Ha sido una historia de asedios. Unas veintisiete veces ha sido sitiada, tres veces
la ciudad, y dos su templo, fueron destruidos por incendios.

Pero contintia a ser un simbolo de paz. Paz serd el caracter eterno la abundancia
de bendiciones de Jerusalén, a pesar de su historia pasada, como se predijo en la primera
ocurrencia del nombre. (Ver Salmos 122:6-8; 125:5; 128:6. Isaias 32:17; Hageo 2:9.)

5 Numeros.- El Significado Espiritual de los niimeros se ve en su primera
ocurrencia.

Uno esta asociado con Divinidad (Génesis 1:3, 4). “Dios es luz” 1* Juan 1:5).

Dos se asocia con Separacion y Division (Génesis 1:6-8), si bien que
posteriormente este asociada con union en testimonio (Deuteronomio 17:6. Apocalipsis
11:3).

Tres se asocia con resurreccion en Génesis 1:9, cuando la tierra fue arribada y
separada de entre las aguas; y los frutos salieron de la tierra.

Cuatro esta asociado con la tierra cuando en (Génesis 1:14-19) el Sol y la Luna
fueron establecidas como lumbreras, para “alumbrar sobre la Tierra.”

Cinco se asocia con gracia, en el don de vida, en la creacion de las criaturas vivas;
y en la produccion de la vida salida de las aguas del gran abismo.

Seis se asocia con la creacion del hombre (Génesis 1:26-31). El Hombre fue creado
en el sexto dia; y por eso el seis es la “marca de Contraste” del hombre; y con sus
multiples, esta estampada sobre todo lo que caracteriza al hombre como incapacitado de
Dios; o en oposicion o en desafio de Dios.

191




Goliat media 6 codos de altura; su casco pesaba 600 siclos de hierro; y tenia seis
piezas de armas enumeradas.

Nabucodonosor fue marcado de forma similar. Su imagen media 60 codos de
altura, y seis codos de anchura, y 6 instrumentos musicales son nombrados para su
adoracion universal.

La Bestia es marcada por la tridentina combinacion de 666 (Apocalipsis 13).

Siete se asocia con la Divina Bendicion y Descanso (Génesis 2:1-3), y por eso es la
marca del Espiritu de Dios como “el autor y donador de vida,” y bendicion, y descanso.
Por eso este numero es tan frecuente en la Escritura, como siendo la “marca de
Contraste” de la autoria del Espiritu de “la Palabra de vida.”

Ocho es un nuevo comienzo y, como el Numero Tres, se relaciona con novedad,
especialmente en resurreccion, que tuvo lugar en “el primer dia de la semana.” Aparece
por primera vez en Génesis 5:4 en el nimero de los afios de Adan, el fin del primer
hombre. “El segundo hombre” comenzo su vida de resurreccion al octavo dia. Por eso
se asocia este nimero con resurreccion.

Nueve aparece por primera vez en Levitico 25:22, y se utiliza sobre el fin de todos los
tiempos. Sobretodo como el cumplimiento de los tiempos en el juicio para los buenos y
los malos, por eso nueve a llegado a ser el simbolo o “marca de contraste” de todo lo que
se mantiene en conexion con juicio.

Diez es el gran numero cardinal, completando un orden y comenzando uno nuevo.
Por eso se utiliza hablando de la perfeccién ordinal, y asi se utiliza en su primera
ocurrencia en Génesis 24:55.

Doce se asocia con servicio, reglas, y Gobierno. “Doce afios serviran” (Génesis
14:4). Por eso nos encontramos al 12 y a sus multiplos en conexion con los Gobiernos
tanto en el cielo como sobre la tierra. Es el factor en las Senales celestiales,
Constelaciones, y Mediciones. Es el factor en todas las enumeraciones terrenales que
tienen que ver con gobierno.

Trece aparece por primera vez en Génesis 14:4 también, “Doce afios habian servido
a Quedorlaomer, y en el décimo tercero se rebelaron.” Asi pues, en la Escritura, el
Numero 13, y todos sus multiples, es asociado con rebelion, apostasia, y desintegracion. Es
universalmente conocido como un numero de mal presagio: pero todos aquellos que se
vuelven para el origen de cualquier cosa nunca van tan lejos. Se vuelven, en su propia
imaginacion, a los doce Apostoles y a nuestro Sefior contando 13; pero la primera vez
que aparece el nimero nos lleva de vuelta al uso Divino de la Palabra. Génesis 14:4.

6 Los Nombres y Titulos Divinos son determinados de alguna manera de la misma
manera por su primera ocurrencia.

DIOS (Génesis 1:1). “En el principio Dios creo.” Por eso siempre y cuando nos
encontremos con el nombre de Dios debemos siempre asociarlo con la idea del Creadory
su uso apropiado por Sus criaturas.

SENOR o JEHOVA (Génesis 2:4) aparece por primera vez como el titulo especial
utilizado en la primera de las Once Toledoth o “Generaciones.” Es el Creador que se
mantiene en una relacién de Pacto y en comunicacion con aquellos que El ha creado.

ALTISIMO, o ELOHIM, aparece por primera vez en Génesis 14:18, y se asocia con
Dios como siendo “el dueo de los Cielos y de la Tierra.” Esta es la esencia del
significado siempre y cuando lo encontramos posteriormente; y nos dara el Cuadro del
pasaje en donde nos aparezca.

192




IT EXPRESIONES

Lo mismo se aplica no solamente con las palabras por separado, sino también en la
combinacion de palabras que forman una expresion tal como “Hijo del Hombre,”
“Hombre de Dios,” “Dia del Sefior,” etc.

1 “El Hijo del Hombre. - Esta expresion se encuentra por primera vez en Salmos 8. Y
si deseamos saber cual es su significado especifico debemos sefialar sus asociaciones.

Alli encontramos, desde el primero hasta el Gltimo de los versiculos, que es “la
tierra” que se mantiene en cuestion, y que es el “dominio” en la tierra el Cuadro del
Salmo en su totalidad. Es el dominio universal sobre todas las obras hechas por las
manos de Dios.

Esta, pues, es la idea especifica que debemos recordar siempre y cuando nos
encontremos posteriormente con este titulo.

No es “un hijo del hombre,” porque cualquier ser mortal lo es, como descendiente
de Adan. Ezequiel es constantemente denominado asi. “Un hijo de hombre” es lo
opuesto de “un hijo de Dios”

Hay exactamente la misma diferencia entre “un hijo de Dios” y “el Hijo de Dios”
que existe entre “un hijo de Hombre” y “el Hijo del Hombre.”

“El Hijo del Hombre” es el titulo especial del Sefior Jesus en conexién con Su
derecho y titulo para el dominio universal en la tierra; y por habérsele ofrecido todas las
cosas como estrado de sus pies, cuando llegue el tiempo para que ¢l ejerza ese derecho.

En el presente momento, de acuerdo a los Consejos Divinos “TODAVIA no
vemos que todas las cosas le sean sujetas” (Hebreos 2:8); pero las veremos a su debido
tiempo, cuando “venga aquel que tiene el derecho” para reinar (Isaias 32:1. Ezequiel
21:27).

Fue como “el Hijo del Hombre” que vino a tomar posesion de sus dominios. Pero
su propio pueblo “no le recibi6” (Juan 1:11), por eso su titulo se asocia con su
humillacion.

La primera vez que aparece en el Nuevo Testamento es muy significativo. Se
encuentra en Mateos 8:20; donde se nos dice que “el Hijo del Hombre” no tiene sitio
donde apoyar su cabeza en la tierra que era suya por derecho.

Este titulo, en perfecta armonia con su primera ocurrencia, se usa ochenta veces
en los cuatro Evangelios, ni una sola vez en las Epistolas de la Iglesia; una vez en
Hechos 7:56; una (y la tinica es simplemente una citacion) en la Epistola a los Hebreos.
No vuelve a aparecer hasta el Apocalipsis, donde ocurre dos veces (cap.1:13; 14:14). En
ese sitio, en la crisis, cuando llegue el momento de ejercitar la justicia en la tierra, es
visto y descrito como “el Hijo del Hombre” no ya mas en la humillacion, nunca mas
coronado con una corona de espinas, sino “teniendo en su cabeza una corona de oro”
(Apocalipsis 14:14-16).

El hecho de que este titulo no aparezca nunca en las Epistolas que estan dirigidas
a las iglesias es muy significativo para todos los que tengan “oidos para oir”’; pues eso
quiere decir que, como miembros del Cuerpo de Cristo, no tenemos ninguna conexion
con ¢l bajo el titulo de “el Hijo del Hombre,” como tenia con ¢l aquella mujer Siro-
Fenicia bajo el de “Hijo de David” (Mateos 15:21-24). Por eso podemos concluir que la
Iglesia de Dios debe ser correctamente separada, y excluida de todas las porciones de
Escrituras donde el Senor Jesus posea este titulo de “el Hijo del Hombre.” El uso de
semejante titulo es una prueba mas que suficiente en si misma para determinar que el
Cuadro de tales pasajes donde aparece se refiere al dominio en la tierra, y no a la gloria en
los cielos.

193




2 “El Hombre de Dios. - Encontramos esta expresion utilizada dos veces hablando
acerca de Timoteo en el Nuevo Testamento (1* Timoteo 6:11. 2* Timoteo 3:17). Y si
nos preguntamos cual es la exacta esencia y fuerza de la expresion, y cual es la
enseflanza que contiene dentro de ella, debemos tener que preguntar por su primera
ocurrencia.

La encontramos en Deuteronomio 33:1: “Esta es la bendicioén con la cual bendijo
Moisés varon de Dios a los hijos de Israel antes que muriese.”

La bendicion es una gran profecia: y Moisés, en este Libro, es referido como
siendo un Profeta, que como Cristo seria posteriormente también fue levantado
(Deuteronomio 18:15).

Este titulo “Hombre de Dios” viene a ser la descripcion popular o titulo del
profeta, y lo encontramos, asi utilizado, a través de los libros histéricos del Antiguo
Testamento. Lo que esto nos ensefia lo veremos posteriormente en nuestro proximo
Canon, donde daremos la importancia del /ugar en la Escritura, donde nos encontramos
con ciertas expresiones, junto con el primer lugar o sitio en que la encontramos.

3 “El Dia del Serior.”- Esta expresion ya la hemos considerado parcialmente, en
nuestra Parte I. Aqui solo vamos a recordar, para demostrar que lo que alli hemos dicho
esta basado sobre lo que aprendemos de su primera ocurrencia.

Nos encontramos con ella en Isaias 2:11, 12.

“La altivez de los ojos del hombre serd abatida,

Y la soberbia de los hombres sera humillada,

Y Jehova solo sera exaltado en aquel Dia.

Porque Dia de Jehova (o Sefior) de los ejércitos vendra sobre todo soberbio,” etc.

Aqui tenemos la esencia de la expresion. Cualquiera que puedan ser las sefiales o
acompafiamientos de aquel Dia; cualquiera que puedan ser juicios, plagas y terrores,
todos ellos tendran uno de dos objetivos;

El abatimiento del Hombre y
La exaltacion de Dios.

Este es su objetivo y este es el gran y final resultado.

Ahora, es el “dia del Hombre” 1? Corintios 4:3). El Hombre es quien juzga. Pero
“el Dia del Sefior” esta llegando, cuando sea El quien juzgue y sea juez. Juan es
transportado en el Espiritu y muestra los escenarios del futuro juicio en las visiones que
estan descritas en el Apocalipsis: para que podamos alli leer acerca de la aparicion y
exaltacion de Cristo, y el abatimiento del hombre en ese dia.

I ELOCUCIONES
1 La primera Elocucion de la Vieja Serpiente.

En Génesis 3:1 la Vieja Serpiente se nos introduce ya totalmente caida, y sus
primeras palabras son entendidas para llamarnos la atencion con el hecho de que, la

194




especial esfera de sus actividades no es en la esfera criminal; ni en la esfera de
inmortalidad; sino en la esfera Religiosa: es la esfera que tiene como principal objetivo
atacar la Palabra de Dios. “Le dijo a la mujer,

¢ Conque Dios os ha dicho: No comadis de todo arbol del huerto?

No estd claro si esto seria una pregunta o una declaracion. La respuesta de la
mujer parece confirmarlo como una declaracion, por introducirle una negacién y una
explicacion.

Y la mujer respondio a la Serpiente

“Del fruto de los drboles del huerto podemos comer,” etc.,

Pero ahora estamos tratando con el sujeto de la primera elocucion de Satan.

Es acerca de la Palabra y la veracidad de Dios. Dios habia hablado. ;Iria a creer el
hombre lo que El habia dicho?

Este hecho nos habla directamente a nosotros los que tenemos oidos para oir.

Nos obliga a mirar para la esfera de influencia de Satdn hoy en dia, no en los
Tribunales de la Policia, sino en los Pulpitos; no en los Periodicos, sino en los
Sermones; no en los Escenarios, sino en nuestras Universidades; no en nuestras calles,
sino en las Sillas de los Profesores de nuestros Colegios Teologicos.

Hubo tiempos en que los Infieles eran cargados sobre una plataforma campafia de
lecturas contra la Palabra de Dios. En nuestros dias esta practica ha caido en desuso. Ya
no hay necesidad de eso; esa obra se lleva a cabo mucho mas efectivamente en los
Pulpitos por Tedlogos Infieles, que han “vuelto sus oidos de la verdad y los han puesto
en los mitos” (2* Timoteo 4:3, 4). Tratando la Palabra de Dios como “no historica” y la
repiten como si fuese “fabulas.” Ensefian los mitos y fabulas de hombres en vez de
obedecer al mandamiento que dice “Predica la palabra.”

Esto es lo que aprendemos de la primera elocucion de la Serpiente.

A esta nos urge juntarle

2 La Primera Elocucion Ministerial del Serior Jesus.

La tenemos en Mateos 4:4; inmediatamente después de su consagracion en su
oficio de Profeta.

La Vieja Serpiente se acercé al Segundo hombre, el ultimo Adan, no en el edén de
las delicias, sino en el desierto. Otra vez se puso a cuestionar la verdad de las palabras
de Dios, la voz de quien, “Este es mi hijo amado,” fue suplantado por:- “Si tu eres hijo de
Dios.”

(Cuadles fueron las palabras de la respuesta del Sefior?
“ESCRITO ESTA.”

Esta es la primera elocucion ministerial del Sefior.

(Podria otro lenguaje decirnos mas significativa y llanamente que nos
encontramos otra vez sobre el mismo campo de batalla en el que la verdad de la Palabra
de Dios esté en juego?

“Escrito esta.” ;Qué es lo que esta escrito? ;Qué puede estar escrito que no sean
palabras? {Coémo seria posible haber escrito sino palabras?

195




Y sin embargo, todavia hay aquellos que nos dicen que la Biblia “contiene la
Palabra de Dios,” pero que “no es la Palabra de Dios.” Que sus ideas son inspiradas,
pero no sus palabras. Pero una vez mas preguntamos, ;Como pueden ser las ideas
puestas por escrito sin palabras? Es por palabras, y sola y necesariamente por palabras
que las ideas pueden darse a conocer.

Cuando Milton dedico sus poemas a sus amanuenses, /comunicé sus ideas y dejo
sus palabras a la eleccion de otro autor? ;No son las palabras actuales, y mismo la
ortografia y el ritmo de los poemas, vitales para la totalidad del tema? ;No son la
eleccion de las palabras y la evidencia de sus silabas la misma esencia de lo que produjo
el resultado de Milton, y no es asi para sus amanuenses?

“ESCRITO ESTA”

Esta es una frase que sella tales cuestiones de una vez por todas; y le tapa la boca
a Satan y a todos “sus ministros” (2* Corintios 11:15).

Por fin, se ha cerrado la boca de Satan; aunque las bocas de los hombres se abran
y dejen escapar sus blasfemias hasta que le sean cerradas en juicio.

Tres veces utilizd el Sefior Jesus esta primera elocucion, “Escrito esta,” y tres
veces utilizé no otras sino las palabras escritas, hasta que despacho a la Vieja Serpiente con
la reprension: “Vete de aqui, Satands.”

No es tan significativo como remarcable, que cuando el Sefior puso en evidencia
su verdad, habiendo acabado la obra que se le habia encomendado, de nuevo él, tres
veces, se refiriese a la Palabra de Dios escrita, en Juan 17.:

“Tu palabra es verdad” (vers.17).
“Yo les he dado tu palabra” (vers.14).
“Yo les he dado las palabras que ti me diste” (vers.8).

(No habla por si este hecho? Seguramente el hecho de que el ministerio del Sefior
comenzase y acabase con estas tres referencias a la Palabra de Dios nos garantiza que —

EL PRINCIPIO Y FIN DE TODO MINISTERIO ES LA PALABRA DE DIOS

3 La Primera Elocucion del Seiior como el Hijo del Hombre.

Esta también es importante, asi como distinta de la primera elocucion oficial y
ministerial.

El debid haber comenzado a hablar al mismo tiempo que todos los nifios lo hacen.
Pero ni una silaba ha escrito el Espiritu Santo hasta que se pasaron doce afios; y a
seguir, ninguna otra hasta dieciocho afios después.

Solamente existe una elocucion del Sefior Jesus a través de estos treinta afios de su
vida terrenal como el Hijo del Hombre.

Fue la siguiente:

“/No sabiais que en los negocios de mi Padre me es necesario estar?” (Lucas
2:49)

Fue a través de una pregunta que Jos¢ y Maria no pudieron entender — no dieron
ninguna respuesta.

196




Fue una reprension; porque Maria estaba hablando de “tu padre y yo.” El Sefior
hablaba de “Yo0” y “Mi Padre.”

Ninguna elocucién podria haber mas rica, completa o bellamente resumido toda
su mision — la cual habia sido, siglos anteriores, escrita “en el Rollo del Libro,”
concerniente a ¢l (Salmos 40:7. Hebreos 10:7).

“He aqui vengo, oh Dios, para hacer tu voluntad.”

Y, cuando lo comparamos con esta ultima elocucion registrada como el Hijo del
Hombre, ninguna lengua puede describir su plenitud de significado y su importancia:

“Esta acabado.”

(Qué estaba acabado? ;Los negocios del Padre para los cuales él habia venido!

4 Las Primeras Preguntas en el Antiguo y en el Nuevo Testamento.

Ya hemos visto que las palabras de la Vieja Serpiente en Génesis 3:1 no son,
probablemente, proferidas como una pregunta.

En ese caso la primera pregunta en el Antiguo Testamento es hecha por Jehova
Elohim al pecador perdido (Génesis 3:9) —

“;Donde estas ta?”

Esta pregunta le revela a Adan su condicion perdida y arruinada; y abre el camino
para la promesa del necesario Salvador que se da en el versiculo 15.

Entonces la primera pregunta en el Nuevo Testamento (Mateos 2:2) es colocada
por aquellos que estan buscando al Salvador —

“;Donde esta €17

En estas dos preguntas tenemos el objetivo de los dos Testamentos. El Antiguo,
cuyo ministerio de la ley y condenacion se entiende que es para convencer al pecador de
su pecado y para mostrarle su necesidad; el Nuevo, cuyo ministerio de gracia se
entiende para traer paz y bendicion en el don del Salvador que Dios ha provisto, ungido,
ofrecido, y enviado.

“;Donde esta €17 ;Donde estd aquel Salvador que habia sido prometido? ;Donde
esta el Salvador de quien yo, como perdido pecador, he descubierto mi necesidad?

5 La Primera Interpretacion del Espiritu Santo de Profecia
La primera interpretacion de una profecia escrita en el Antiguo Testamento y

cumplida en el Nuevo debe ofrecernos la llave para la interpretacion y entendimiento de
las demas profecias.

197




Aparece en Mateos 1:22, 23, y la via por la que el Espiritu Santo, que la inspird a
través de Isaias, registra su propio cumplimiento por Mateos, necesita de ser rellenada
con instruccion.

Ya hemos entrado en este mismo relleno en nuestro trabajo sobre Los Numeros en la
Escritura, asi que no es necesario que lo repitamos aqui. Solamente recomendar el
estudio de este primer ejemplo de interpretacion por ser una guia para el camino en que
abordamos la interpretacion de otras profecias.

198




CANON 6

El Lugar Donde Se Encuentra el Pasaje Es Generalmente Esencial
Para Su Plena Interpretacion

Algunos pasajes de Escritura derivan su mayor importancia de la revelacion de una
gran verdad que se hace dentro de ellos.

Algunos derivan su mayor importancia a través de ciertas palabras empleadas en
esa revelacion.

Pero otros derivan su mayor importancia por el /ugar donde las encontramos
escritas.

Serd bueno para nosotros, por tanto, que notemos siempre y que veamos si se da
este ultimo caso con algun pasaje que podamos estar considerando.

Debemos preguntarnos: ;Por qué se encuentra aqui este pasaje o versiculo? ;Por
qué se encuentra en este Libro o en las Epistolas? ;Por qué no estd en otro Libro o
Epistola?

Esto, como vamos a ver, se encuentra en estrecha relacion con nuestro Canon 4
donde el Contexto es siempre esencial para la correcta interpretacion: porque, examinar
el lugar donde una Escritura esta escrita envuelve darle esta atencion al Contexto.

Sin embargo es distinto; porque tiene en vista un objetivo especial, en vez de un
objetivo general.

Veamos unos pocos ejemplos.

1.- 2* Timoteo 3:16, 17: “Toda la Escritura es (dada) inspirada por Dios
(theopneustos), y util para ensefiar, para redargiiir, para corregir, para instruir en justicia.
Para que el hombre de Dios sea perfecto, enteramente preparado para toda buena obra.”

Este pasaje es remarcable por todos los motivos sefialados anteriormente.

Es remarcable debido a su maravillosa revelacion diciendo que las Escrituras son
dadas por Dios; y que son “inspiradas por Dios.”

También es remarcable por ciertas palabras empleadas en esta revelacion de
verdad:

Especialmente por la palabra theopneustos, respirada de Dios, que es traducida por las
cuatro palabras castellanas “es inspirada por Dios.”

Es remarcable también por el uso de la expresion “el hombre de Dios,” la cual es
la expresién idiomética Hebrea para profeta, “uno que habla por Dios” (compare Exodo
7:1 con 4:16), y que necesita, por tanto, las Escrituras respiradas de Dios para que pueda
saber lo que tiene que decir por Aquel por quien habla siendo Su orador.

También es remarcable por la palabra artios traducida perfecto, pero cuyo
significado mas exacto es calibrado, ajustado como las piezas de un puzle encajan y se
ajustan perfectamente.

También por la palabra exartizo completamente equipado, que se usa también en la
accion de equipar un barco de todo lo necesario para realizar un viaje, sabiendo por
experiencia cuales son todas las necesidades que pueden surgir.

Todo esto nos muestra, que solamente el hombre de Dios que utiliza la Palabra
respirada de Dios esta calibrado y ajustado, preparado y equipado para enfrentar todas
las emergencias que surjan como profeta de Dios o uno que habla por Dios.

199




Pero nuestra cuestion en particular ahora no se destina a la revelacion de verdad,
aunque por supuesto es importante, ni mismo a las palabras empleadas, aunque por
supuesto sean interesantes, sino al /ugar donde encontramos ambas.

(Por qué se nos da este pasaje aqui en este tercer capitulo de la segunda Epistola
de Pablo a Timoteo?

(Por qué no aparece en alguno de los cuatro capitulos restantes? ;Por qué no se
encuentra en la primera Epistola a Timoteo o en cualquier otra Epistola?

La respuesta a estas preguntas nos lleva a “examinar” esta Epistola, y deducir esa
razon.

Haciendo esto notamos, en el cap.1:15, el abandono de algunos que se olvidaron
del Apostol Pablo y de su ensehanza; y notamos también la Divina provision para
enfrentar esas tribulaciones en su firme fe en Dios (vers.12), quien nunca lo
abandonaria.

En el cap. 2:18 leemos acerca de aquellos que “se desviaron de LA VERDAD,” y
notamos la Divina provision de consuelo en el hecho de que “el fundamento de Dios
estd firme, teniendo este sello: Conoce el Sefior a los que son suyos.” (vers.19).
Aquellos que se aseguren de esa fundacion no se “desviaran.”

En el capitulo 3:8 leemos acerca de aquellos que “resisten a LA VERDAD.”
(Cual es la provision Divina para una emergencia de este tipo? La tenemos introducida
en el versiculo catorce: “Pero persiste tu en lo que has aprendido y te persuadiste,” y asi
sigue hasta que nos lleva a los versiculos que estamos considerando acerca de la utilidad
de la Palabra inspirada por los hombres que hablan por Dios, alertandolo para este
conflicto especifico con aquellos que se oponian y resistian a la verdad.

El hecho de que este pasaje nos aparezca aqui, como la provision Divina para este
conflicto, nos habla muy claramente, si tenemos oidos para oir, y nos dice:

“Cuando los hombres “resisten a la verdad,” no te fies de tu propia sabiduria, sino
en las Escrituras de la verdad. Si ellos no creen a Dios, tampoco te creeran a ti. Si la
Palabra de Dios no los conquista, ten por seguro que ti tampoco. Acuérdate de como el
Sefor Jesucristo actuo en su conflicto utilizando esta Espada del Espiritu: Esta escrito.”

La razoén por la que muchos fracasan en silenciar a aquellos que “resisten a la
verdad” es porque dependen de la logica de sus argumentos, o de la destreza de su
retorica, o de la agudeza de sus réplicas, o a la inteligencia de sus respuestas, en vez de
sobre el poder de la Palabra de Dios.

El hecho de que este pasaje aparezca aqui nos habla y nos dice: “Abre el libro.”
Cierra tu propia boca y cita y usa las palabras de Dios, la Espada del Espiritu, siempre y
cuando encuentres resistencia a Su verdad.

En el cap.4:4 leemos acerca de aquellos que “apartaran de LA VERDAD el oido y
se volveran a las fdbulas” y notamos que la provisiéon Divina en tal condicion de cosas
es nuestro unico y solo deber de “Predicar la Palabra.” Nada mas, nada menos, nada
diferente. Y esto, lo mas diligente y urgentemente, por la razon dada, porque “vendra
tiempo cuando no sufriran la sana doctrina,” sino que “apartaran de la verdad el oido.”
En ese tal tiempo no procuramos algo que los hombres sufran o soporten, sino “Predicar la
Palabra.

Asi pues, en esta breve epistola, tenemos una directriz completa para estos ultimos
“peligrosos tiempos” en que nuestra suerte esta echada; y una provision Divina para
todas nuestras necesidades. Tenemos:

- La fidelidad de Dios sobre nosotros para nuestro consuelo. (1:12).

200




- La fundacion de Dios debajo de nosotros para nuestra seguridad. (2:19).
- La Palabra de Dios dentro de nosotros para nuestra defensa (3:16).
- La corona de Dios para nuestra esperanza. (4:8).

Y por eso tenemos:

- Una fe no fingida por posesion nuestra.

- Seguridad Divina por nuestra posicion.

- La Palabra respirada de Dios para nuestra Proteccion, y
- La corona de justicia por nuestra Expectativa.

2 — Mateos 11:28: Venid a mi todos los que estais trabajados y cargados, y yo os
haré¢ descansar.”

Cuan a menudo son usadas estas palabras, e interpretadas, como siendo dirigidas a
los pecadores, para que vengan y sean salvos.

Pero (Cual es su interpretacion cuando las vemos a la luz de la cuestion de donde
las encontramos?

Si volvemos en el capitulo a los versiculos 2, 3, encontramos que Juan el Bautista
estaba indagando si Cristo era de hecho aquel que vendria.

En los vers.16-19 el Sefior reprende a la gente al respecto de ambos, de Juan y de
si mismo, y porque decian que Juan estaba poseido por un demonio., y que €l propio era
borracho y un comilon.

En los versiculos 20-24 ¢l reprende a las ciudades de Corazin, Betsaida y
Capernaum, y dijo “jAy de ti!” “jAy de ti!”

Entonces, en el versiculo 25, leemos, “EN AQUEL TIEMPO respondiendo Jesus,
dijo: Te alabo, Padre, Sefior del cielo y de la tierra, porque escondiste estas cosas de los
sabios y de los entendidos, y las revelaste a los nifios. Si, Padre, porque asi te agrad6.”

En otras palabras, en el momento cuando (humanamente hablando, por supuesto)
su mision estaba acabando en fracaso; cuando tanto €l como el reino estaban siendo
rechazados de igual modo, y su testimonio no creido ni recibido, “en aquel tiempo,” y
en un tal tiempo, el Sefior Jesus fundamentd su DESCANSO en la voluntad del Padre.
Aqui residia de hecho el descanso, en no procurar o desear cumplir otra cosa que no
fuese la voluntad del Padre.

Entonces, volviéndose a sus “trabajados y cargados” siervos y discipulos, les
hablo, para que pudieran encontrar sus descansos donde €l encontro el suyo, y les dijo:

“Venid a mi, todos los que estais trabajados y cargados, y yo os haré descansar.
Llevad mi yugo sobre vosotros, y aprended de mi, que soy manso y humilde de corazon;
y hallaréis descanso para vuestras almas. Porque mi yugo es fécil y ligera mi carga.”

El se dirige no a sus pecados, sino a sus servicios: no a sus culpas, sino a sus
trabajos; no a sus conciencias, sino a sus corazones; no a sus arrepentimientos, sino a
sus aprendizajes sobre ¢l; no a la procura de perdon de sus pecados, sino a la procura de
descanso en su yugo.

Este hecho una vez mas, habla para nosotros si tenemos oidos para oir, y nos dice:
“Si estais procurando descanso para vuestros servicios, y no tener preocupacion; librate
de los pesados fardos de responsabilidad como resultado de tu testimonio, y disfruta de
paz, la paz de Dios en medio de lo que el hombre pueda llamar, y podamos considerar,

201




como fracasos, entonces hallaras el reposo donde Cristo hallo el suyo, en la sumision a
la voluntad de Dios, y dijo: “Si Padre, porque asi te agrado.”

3- 1* Corintios 16:22. “El que no amare al Sefior Jesucristo, sea anatema. El Sefior
viene.”

“Anatema” significa maldito.

Este versiculo, aunque habla de amor, no esta escrito en las Epistolas de Juan.

Aunque se refiera a una maldicion, no esta escrito en la Epistola a los Galatas.

Aunque hable de la Venida del Sefior, no lo encontramos en la Epistola a los
Tesalonicenses.

iNo! Sino que aparece aqui, en la primera Epistola a los Corintios.

Y no al comienzo, o en el medio, sino al final. Y justo en el fin, inmediatamente
antes de “La Gracia de nuestro Sefior Jesucristo.” De hecho, el altimo versiculo mismo
de la propia Epistola. ;Qué leccion sacamos nosotros con tener su posicion aqui?-
Ciertamente el lugar donde lo encontramos le da todo el significado al versiculo, tanto
para interpretacion como para aplicacion, que no poseeria si estuviese en cualquier otra
parte de la Escritura.

Debe su mayor importancia, y toda la solemnidad de su leccion, enteramente al
hecho de que lo encontramos aqui, y no en otro lugar.

Nos obliga, por tanto, a mirar a la Epistola como una unidad; y asi vemos, mismo
superficialmente, que la Epistola esta llena de reprension por errores practicos en la vida
y en la manera de andar:

(1) Contiene reprension por sus, celos, contiendas y disensiones (1* Corintios 3:-
3, que estan mas detalladamente descritos también por contiendas, iras,
divisiones, maledicencias, murmuraciones, soberbias, desordenes (2* Corintios
12:20, 21).

(2) Hay errores de vida, y pecados de fornicacion (1* Corintios 5), mas detallados
en 2% Corintios 12:20, 21, incluyendo inmundicia y lascivia.

(3) Hay también el caso de un hermano llevando a Tribunal a otro hermano
delante de los incrédulos (1* Corintios 6).

(4) Tenemos el menosprecio de la conciencia de los débiles. (1* Corintios 8).

(5) Hay la cuestion del apostolado de Pablo (1* Corintios 9).

(6) Hay errores en los ritos (1* Corintios 11).

(7) Hay errores en el uso de las manifestaciones de espiritu. (1* Corintios 14).

(8) Hay errores en doctrina (1* Corintios 15).

Pero cuando llegamos al final de la Epistola, y se ve todo a los ojos de E/ Serior
viene, ninguna de estas cosas es mencionada.

No dice, “Si algin hombre no tiene moral en su vida,” “si un hombre no esta
correcto en sus rituales,” u “ortodoxo en sus creencias”; sino que dice, “si algiin hombre
no ama al Sefior Jesucristo.”

Este hecho habla por si y nos dice que un hombre puede ser perfectamente moral
y sin embargo no tener amor por Cristo. Puede ser muy correcto en lo ritual, y ortodoxo
en creencia, pero puede tener un corazéon mas duro que una piedra, y tan frio como el
hielo acerca de la persona del Sefior Jesucristo.

No quiere decir que estos errores nos iluminen. jNo, por Dios! Sino que, aunque
un hombre no tenga errores, si no tiene amor, serd maldecido cuando el Sefior venga.

29 ¢¢

202




En la luz de ese dia, el amor sera el verdadero examen; lealtad serd la verdadera
prueba del servicio aceptable.

Fue también asi con las “Ultimas palabras de David,” cuando al final de su
reinado resumid y enumer6 sus “grandes hombres” y expuso sus servicios. En 2%
Samuel 23 todo estd enumerado, hechos maravillosos son registrados, sefiales de
devocioén son citadas.

El denuedo de uno a través de quien “el Sefior Jehova dio una gran victoria”
(vers.10) aunque “los hombres de Israel se habian alejado” (vers.9).

Y de otro que defendi6 los derechos de David cuando “los hombre de Israel habia
huido de los filisteos” (verss.11 y 12).

Pero entre los grandes hombres y siervos de David hubo aquellos que fueron
notados por proezas militares, sabiduria politica, y diligente servicio, cuyos nombres no
estan enumerados en esta lista. Si, es verdad, sus nombres son mencionados, pero ellos
propios no se encuentran enumerados.

El nombre de JOAB esta alli, tres veces: como hermano de Abisai (vers.18), como
hermano de Asael (vers.24); pero ¢l propio no estd enumerado, mientras que
“Naharai....escudero de Joab” si que esta en la lista (vers.37).

El nombre de AHITOFEL esta también; pero €l propio tampoco estd enumerado:
aunque si encontramos a “Eliam hijo de Ahiofel” (vers.34).

ABIATAR el sumo sacerdote, el amigo de David (1* Samuel 22:23), no es ni
nombrado ni enumerado; mientras que “Urias el hitita” si lo es.

(Qué nos dice todo esto sino exactamente lo mismo que tenemos en 1* Corintios
16:22: “el que no amare.”

No se trata de grandeza, ni de coraje, ni de sabiduria se constituye el verdadero
servicio; sino de lealtad y de amor.

Ahitofel fracasé en su lealtad cuando Joab se mantuvo firme; porque Joab y
Abiatar permanecieron leales en los dias de la rebelion de Absalon, pero sucumbieron
cuando se dio la de Adonias.

Asi fueron sus servicios verdaderamente apreciados, y sus corazones examinados.
El test al que fueron sometidos no se hizo en base de la habilidad de manos, o de la
sabiduria de la mente, sino de la lealtad de corazon (Jeremias 9:23, 24)

Esta es la gran leccion que ha surgido para nosotros a través del lugar donde
encontramos las palabras: “El que no amare al Sefior Jesucristo, sea anatema, el Sefior
viene.” Estas son “las ultimas palabras” de esta primera Epistola a los Corintios.

203




CANON 7

SI UN PASAJE NO ESTA CLARO, NO DEBE SER INTERPRETADO EN UN
SENTIDO OPUESTO A OTROS QUE SON CLAROS Y QUE HABLEN SOBRE
EL MISMO TEMA

Este Canon esta inserido en el numero veinte de “los Treintainueve Articulos de
Religion” de la Iglesia de Inglaterra.

Este articulo trata sobre “La Autoridad de la Iglesia.” Y dice asi: “La Iglesia tiene
poder para decretar Ritos o Ceremonias, y autoridad en Controversias de fe: y aunque
no sea licito para la Iglesia ordenar alguna cosa que sea contrario a la Palabra de Dios
escrita, ni pueda tampoco exponer un lugar de Escritura que se oponga a otro...”

Con el reclamo que se hace aqui de ser “La Autoridad de la Iglesia” no vamos a
ocuparnos ahora; pero no podemos negar que, en la ultima clausula citada, tenemos un
importante principio envuelto: un principio que haremos bien en tener en cuenta y
recordar en nuestro estudio de las “palabras que el Espiritu Santo ensefia.”

Este principio es verdadero: porque, asi como ningun texto es contrario, u opuesto
a otro, esta claro que exponer uno como si fuese contrario a otro no puede ser hecho de
manera legal.

Si un pasaje aparenta ser opuesto a otro, entonces existe algo equivocado: o bien
en la traduccion o bien en nuestro entendimiento del caso.

En cualquiera de los casos nos corresponde a nosotros examinarlo y ver donde
reside la falta. El pasaje que aparentemente tenga mas dificultad, debe ser entendido,
explicado, e interpretado por los otros pasajes que son suficientemente claros y
elementales.

Si este método no fuese posible, entonces el pasaje dificil debe ser dejado sin
resolver por en cuanto, con la conviccion de que la voluntad de Dios, en Su tiempo
apropiado, proveera la gracia y luz necesaria. Pero en ninglin caso debemos permitir que
un pasaje dificil se imponga y disturbe todos los demés que son claros y sencillos; ni
debemos darle por un momento preeminencia a ninguna falsa ensefianza cuya tradicion
se base en el malentendido o perversion de aquel solo pasaje, tanto da que haya sido
hecho por ignorancia o malicia.

1 Debemos aplicar este Canon a la Escritura concerniente al “Hombre Rico y
Lazaro.”

Sin tener en cuenta ahora la cuestion de la interpretacion de esta Escritura, iremos
simplemente a llamar la atencion acerca de los muchos otros pasajes de Escritura que
son perfectamente claros y perceptibles en el caso del Hombre y de la Muerte, y a la
condicion del hombre “después de muerto.” Estos pasajes no estdn en absoluto de
acuerdo con lo que aparentemente ensefia esta escritura.

(Cudl es nuestro deber entonces como estudiantes humildes de, y firmes creyentes
en, la verdad de todas y cada una de las partes de la Palabra de Dios?

(Vamos a creer a la una y dejar a las demas?

(Vamos a explicar aquella una como nos plazca, y después explicar las otras por
separado?

Esto es visiblemente imposible, jaunque es lo que hacen la mayoria de los lectores
de la Biblia!

204




Si no podemos reconciliarlas, entonces vamos a esperar que tengamos mas luz, y
“con toda mansedumbre y humildad vamos a perdonarnos unos a los otros en amor,”
“estimar a los otros como superiores a nosotros mismos” y seamos pacientes con otros
compadres creyentes, que se imaginan tener una via para interpretar todo lo que se ha
dicho sobre esta materia en la Escritura, en armonia con la Escritura, y satisfechos en
sus propias conciencias delante de Dios.

El mismo principio se aplica, por supuesto, a otras materias.

2 Tenemos un ejemplo en 1? Corintios 8:11 y en Romanos 14:15.
Estos dos pasajes nos ofrecen un valioso ejemplo acerca de como se deberia
utilizar nuestro Canon No. VIL

1* Corintios 8:11.- “Y por el conocimiento tuyo se perdera el hermano débil por
quien Cristo muri6.”

Romanos 14:15.- “Pero si por causa de la comida tu hermano es contristado, ya no
andas conforme al amor. No hagas que por la comida tuya se pierda aquel por quien
Cristo muri6.”

Podemos observar claramente que estos dos pasajes parecen contradecir a muchos
otros pasajes que hablan acerca de la preservacion eterna de los santos, y que aseguran
que ellos “nunca pereceran.” Y de que nada podra separarlos del amor de Dios
(Romanos 8:38,39).

Los muchos pasajes que hablan sobre este tema son perfectamente claros, la
contradiccion se resume a estos dos pasajes (Romanos 14:15 y 1* Corintios 8:11).

De acuerdo con nuestro presente Canon no debemos darle mayor importancia a
estos dos, si podemos, debemos encontrar una explicacion sobre ellos que se encuentre
en armonia con los muchos restantes.

Si no podemos hacer eso, entonces debemos esperar hasta que posteriormente
obtengamos mas luz sobre la materia; o hasta que se descubra algo que nos capacite
para armonizar los dos con los muchos restantes.

Mientras estamos esperando asi, vamos a decir algo que puede tener tendencia
para remover esta aparente contradiccion.

(1) El nimero de varios lectores en el Griego, y de las muchas conflictivas
exposiciones de los comentadores, nos muestran algunas de las dificultades
que han experimentado en el Texto, con las cuales los transcriptores, asi
como los traductores, han hecho la revision. Los dafios que han causado son
todos claramente evidentes. Dificilmente encontramos una palabra en 1?
Corintios 8:11 que no sea lo que hayan dicho varios lectores en el Griego.

(2) Vamos primeramente a sugerir lo que puede darnos la llave; y entonces ver si
la Escritura de los dos pasajes, y el Cuadro completo, la confirma y soporta; o
si, por otro lado, la condena y se sobrepone.

(3) Hay dos verbos que son muy parecidos, y los cuales, de hecho, solamente se
distinguen porque uno tiene una “I”’ y el otro dos (11): apoluo, y apolluo.
Apoluo (con una “1”) significa abandonar, repudiar, como en Mateos 1:19; 5:31;
19:37, 8, 9. Marcos 10:2,4, 11, 12. Lucas 16:18 (dos veces)
Apolluo (con dos “11”°) significa destruir.

El verbo que aparece en los textos mas antiguos es el primero.

205




Es muy significativo que nos encontremos con la misma confusion en los dos
pasajes, tanto en Romanos 14:15 como en 1* Corintios 8:11. Estas diferencias en las
lecturas, por tanto deben haber sido introducidas desde hace bastante tiempo.

Una lectura dice me apolutai, no abandonéis, no os separéis, no dejéis de lado.

La otra lectura seria me apollutai, no detruydis.

Vamos a dar los dos pasajes por separado, una vez que las autoridades no son las
mismas para cada una.

En 1* Corintios 8:11 la lectura “no abandonéis” (o “echar fuera”) se encuentra en
varios textos; mientras que la otra es como se hace en otros, lo que nos demuestra lo
perplejos que estaban los transcriptores.

La cuestion es esta ;Como han aparecido estas Diferentes Lecturas? Debe haber
habido seguramente alguna antigua autoridad original que haya copiado por textos mas
antiguos

206




CANON 8

LA IMPORTANCIA DE LA PRECISION EN EL ESTUDIO DE LAS
PALABRAS DE LA ESCRITURA

Este canon debe ser considerado por todos como siendo de primera magnitud. La
exactitud y la precision son demandadas en todas las areas de la vida, y en todas las
ramas de servicio.

(Cuantas calamidades y desastres no se han dado por falta de precision? La
carencia de precision en la comprension de una orden llevd al desastre a la carga de
caballeria en Balaclava. La falta de precision o el mal entendimiento de una palabra en
una carta ha llevado a la separacion de amigos muy cercanos, o a la desgracia de
importantes negocios.

La imprecision no es menos desastrosa en la lectura y el estudio de la Palabra de
Dios.

Se ha dicho de un pobremente informado predicador en el sur de Ilinois, que retir6
su texto de Lucas 14:4, y leyd en voz alta “Tomandole, le sacudid, y le despidio.” El
predicador estaba intentando explicar la confusion asi creada, cuando uno de los
parroquianos le interrumpi6 gritando, “Mi Biblia dice, 'le sand” y le despidi6.” Como
muchos se habran imaginado, la defensa del texto que estaba dando el predicador fue
subitamente finalizada.

(Cuantas veces hemos oido de la Caida del hombre como si hubiese sucedido por
comer una manzana? Y qué pronto se acabarian las vanas ficciones si exclamasemos,
“Mi Biblia no dice manzana.”

(Cuantas veces hemos oido acerca de Jonas que fue tragado por una ballena?
Cuando podiamos haber acabado con esa imprecision diciendo simplemente, “Mi Biblia
no dice ballena.” Jonés 1:17 dice, “Jehova tenia preparado un gran pez.”

(Cuantas veces hemos escuchado acerca del pecado de los hijos de Israel por
mandato de Dios, de haber despojado sin intencion de devolver las pertenencias de los
egipcios (Exodo 3:22;)? Algunas revisiones parecen querer decir eso, y ha sido materia
de burla por parte muchos. Algunas revisiones traducen correctamente el verbo sha ‘al,
por pedir; y de ciento y sesenta y ocho veces que aparece, solamente seis veces se
traduce por despojar; mientras que en las restantes ciento sesenta y dos se traduce por
pedir, suplicar, requerir, o palabras semejantes (ver Salmos 2:8, “Pideme,” etc.: esto
seguramente que no quiere decir “jDespdjame!”)

La misma falta de precision en la lectura del texto sagrado ha llevado a los errores
de artistas asi como de tedlogos. Porque los dngeles son siempre representados como
mujeres en vez de hombres; y en el retrato del Sefior el corazén es siempre representado
como estando en la parte derecha en vez de en la izquierda.

Similares también son los errores de los intérpretes.

“Vosotros resistis SIEMPRE al Espiritu Santo” (Hechos 7:51) es citado para
probar que los hombres pueden oponerse con ¢éxito al Espiritu Santo, en vez de
someterse a Sus palabras.

“Sangre y Fuego,” que es una descripcion del juicio en el gran Dia del Senor (Joel
2:30), se ha adoptado como el simbolo de salvacion por Su gracia.

207




En vez de escuchar aquello que el Espiritu le dice a las iglesias somos llevados
por el hombre a oir lo que la Iglesia nos dice a nosotros; y para enfatizar “la voz de la
Iglesia.”

La misma falta de precision lleva a los que se denominan a si mismos los “Mas
Altos” Criticos a olvidarse que es la Palabra de Dios que tiene que ser quien los critique
a ellos, o juzgue. (Hebreos 4:12, “discernidor™.” Gr. critica, juicio. Compare Juan12:48, y
vea Los Numeros en la Escritura)

Estos y muchos otros ejemplos son suficientes para resaltar la importancia que
tiene la precision y la exactitud en nuestra lectura de la Escritura si queremos evitar caer
en errores y confusiones de todo tipo.

Abundan los ejemplos e ilustraciones donde este canon puede ser aplicado. No
pretendemos hacer la lista de todos ellos; vamos a dar unos cuantos solamente como
especimenes.

Los dividiremos en dos clases: donde el principio puede ser utilizado

1 Para solucionar las dificultades.
2 En larevelacion de verdades.

1 ILUSTRACION DE PRECISION APLICADA EN LA SOLUCION DE
DIFICUTADES

1 El Amonita y Moabita.- En Deuteronomio 23:3 se declara que “no entrard amonita
ni moabita en la congregacion de Jehova.” Y se ha dicho que, entonces, aqui se
encuentra una contradiccion, porque Rut (la moabita) no solamente entr6 en la
congregacion, sino también en la genealogia de nuestro Sefior (Rut 4:13-22. Mateos
L:5).

Pero si leemos Deuteronomio 23:3 con precision, nos daremos cuenta de que la
palabra es masculina moabi, Moabita, mientras que en el Libro de Rut es femenina, y a ella
se le denomina moabiyah. (Rut 1:22; 2:2, 6; 4:5, 10.)

2 Sedequias y Babilonia.- En Jeremias 32:4 y 34:3 dice que el Rey Sedequias veria al
rey de Babilonia, y que “hablaria con €l boca a boca,” y que le llevarian a Babilonia.
En Ezequiel 12:13 hay un relato que dice lo contrario, que no llegaria a ver Babilonia,
aunque si que moriria alli.
Si leemos con precision estos dos pasajes, nos daremos cuenta de como los dos relatos
son verdaderos como se registra en 2* Reyes 25:6, 7, donde se nos dice que Sedequias
fue llevado al Rey de Babilonia en Ribla, y habl6 con €l; que fue traicionado y entonces
condenado, le sacaron sus 0jos, y atado con cadenas lo llevaron a Babilonia. Asi, pues,
aunque ¢l muri6 alli, nunca llego6 a “ver” la ciudad.
Esta aparente dificultad podria haber sido tratada también en nuestro 4° Canon,
podriamos haberla explicado por una referencia en el Contexto Remoto.

3 La Ida de Balaam.- En Numeros 22:22 leemos que “la ira de Dios se encendid
porque ¢l (Balaam) iba” con los principes de Moab.

Hay muchos que no encuentran explicacion para esta ira, porque Dios habia
dicho, “levantate y vete con ellos” (vers.20). Pero nos parece que no se le ha dado la
debida atencion a la condicion que antecedia a este permiso: “Si vinieren para llamarte.” (en el
griego se encuentra en condicional).

208




No encontramos nada mencionado sobre esta venida ni este llamamiento de los
principes; y es una interpretacion privada imaginarse que esta condicion se cumplio,
cuando una tal sugestion es la que crea la misma dificultad que hace esa objecion.

4 El Mandamiento de Dios concerniente a los sacrificios.- En Jeremias 7:22, 23, leemos:
“Porque no hablé yo con vuestros padres, ni nada les mandé acerca de holocaustos y de
victimas el dia que los saqué de la tierra de Egipto. Mas esto les mandé, diciendo:
Escuchad mi voz, y seré a vosotros por Dios.”

Ha sido a través de una imprecisa lectura de este texto que el profesor Mivart
abandono la Iglesia de Roma y su creencia en la Biblia. Ha supuesto (como muchos lo
han hecho anteriormente y desde entonces) que Dios establecio sacrificios por
mandamiento.

Si Leviticos se lee con precision y exactitud se podra ver que Dios no “MANDO”
la ofrenda de sacrificios. La esencia misma de cualquier sacrificio se centra en el acto
voluntario, “por voluntad propia.” Si esto asi ocurre, Dios entonces establece las
condiciones con las que debe realizarse y ofrecerse. Por eso el Libro de Leviticos
comienza por decir, “CUANDO alguno de entre vosotros OFRECE ofrenda,” etc.
(Compare Levitico 1: 2, 3, 10, 14; 3:1, 6, 7, 12, 4:32, etc.).

Era esencial que todos los sacrificios fuesen “de libre voluntad” (Levitico 1:3). Lo
que Jehova ordend “en el dia que los saco de Egipto” fue que “atendiesen
diligentemente la voz de Jehova su Dios;” y que “hiciesen lo recto” delante de Sus ojos;
“dandole oidos a sus mandamientos, guardando todos sus estatutos.” Esto fue lo que El
mandé “en el dia en que los saco de Egipto” (ver Exodo 15:26).

Esta imprecisa lectura no solamente crea la dificultad; sino que también descuida
el propio cuadro de Jeremias 7:22, 23.

5 Los enviados del Centurion (Lucas 7:3, 6 y Mateos 8:5).- En Mateos 8:5 lo que
leemos parece decir que el centuridon vino en persona a encontrarse con el Sefior; y en
Lucas 7:3, 6 parece como si hubiese enviado a otros y ¢l mismo hubiese permanecido
en la casa.

Esta dificultad desaparece en el momento en que leemos con precision el idioma
Griego y notamos que, en Lucas, son empleadas dos palabras diferentes para enviar.

En Lucas 7:3 es el verbo apostello que significa enviar para fuere desde, en donde el
que envia se mantiene en el lugar de origen. Esto sucedi6 cuando envid a “los ancianos
de los judios.”

En el versiculo 6 el centurion “envid a ¢l unos amigos,” pero aqui el verbo es
pempo, que significa enviar con, quien envia: en compafiia o en séquito. (En Juan 20:21
tenemos las dos palabras en un mismo versiculo: Cémo mi Padre me envio (apostello), asi
yo 0s envio (pempo) — con el propdsito de enfatizar el hecho de que el Sefor permanecia
con aquellos a quien ¢l enviaba).

Por el empleo de esta palabra pempo en el versiculo 6, sabemos con toda la certeza
que el centurién acompaio a sus “amigos.” De este verbo es de donde Mateos construye
su narracion, cuando dice “vino a ¢l un centurién.”

Debemos notar ademés que, en Mateos 8:13, el Sefor dijo, “Ve, y como creiste;”
pero en Lucas 7:10 parece que el centurion no fue a certificarse; la gran fe que poseia

209




hizo conque, para €I, no fuese necesario ir a verificar la palabra que el Sefior acababa de
pronunciar.

6 La Inscripcion de la Cruz.- La variacion que existe sobre este asunto en los cuatro
Evangelios ha levantado muchas sospechas en cuanto a la exactitud de la inspiracion de
los Evangelios; mientras que las defensas y las explicaciones que se dieron hasta ahora
han sido poco menos injuriosas en sus efectos.

Las inscripciones son las siguientes:

Mateos 27:37, “Este es Jesus, el rey de los Judios.”
Marcos 15:26, “El Rey de los Judios.”
Lucas 23:38, “Este es el Rey de los Judios.”

Juan 19:19, “Jesus de Nazaret el Rey de los Judios.”

=

Esta universalmente asumido que hubo solamente una inscripcion: y, algunos
intérpretes explican la diferencia a través de una posterior suposicion que dice que la
total y completa version era —

“ESTE ES JESUS DE NAZARET, EL REY DE LOS JUDIOS,”

Es decir, aseguran que los cuatro estan constituidos de ciertas palabras que forman
un parte de esa totalidad.

Ha sido también sugerido por uno de esos intérpretes que esas cuatro
inscripciones, respectivamente, estan en armonia con el objetivo especifico y el cuadro
del Evangelio donde se encuentra. Esto posee un cierto ingenio y seria digno de la
revelacion Divina si se pudiese probar.

Otros sugieren que, como la inscripcion fue originalmente redactada en hebreo,
griego y latin, esas son sus traducciones respectivas.

Pero esta opinidon envuelve otra asuncion, es decir, que estas tres lenguas no
solamente no son iguales, sino tan diferentes que permiten que se hagan tantas
interpretaciones. Ademés de ser solo tres lenguas diferentes pero haber cuatro
inscripciones; y eso no explica como la forma griega pueda ser una traduccion del
griego!

En todos estos casos de dificultad serd bueno que “abramos el libro” y que
veamos exactamente que es lo que dice, y si existe alguna base que soporte la asuncion
original de que se trata de una sola inscripcion, porque esa presuncion ha sido la base
que ha creado la dificultad y la causante de sus explicaciones.

Comencemos con Marcos 15:26:

(1) “El Rey de los Judios.” Aqui no tenemos ninguna palabra acerca de “titulo”
alguno (titlos, Juan 19:19) puesto sobre la Cruz de forma visible. Se trata de
“su acusacion.” Es la acusacion que recayo sobre ¢él, la base o causa de su
condenacioén, que fue, lo que proclamaba ser: “el Rey de los Judios.”

(2) Juan 19:19. Esta fue escrita por Pilatos, y puesta sobre la Cruz antes de salir
de la presencia de Pilatos. Puesto que no hay ninguna sugerencia que nos diga
que Pilatos fuese al local de la ejecucion y hubiese escrito algo mas alli. Fue
escrito en hebreo, griego y latin. El latin se puso al final por ser el idioma de
Pilatos. Este titulo pudo ser leido después de que la cruz fuese erguida; y fue causa

210




de discusion entre los principales sacerdotes y Pilatos (Juan 19:21, 22), antes

del repartimiento de sus vestidos (vers.23, 24).

El resultado final de esta discusion no aparece en el Evangelio de Juan; sino

que aparece en

(3) Mateos 27:37, que debe haber sido por lo que aquel primer titulo haya sido
retirado y reemplazado por otro “sobre su cabeza” después de que “repartiesen
entre ellos sus vestidos” y después de que se sentasen guardandole alli (vers.35,
36).

(4) Lucas 23:38. Este parece haber sido otro diferente también. Porque no se nos
dice todo lo que sucedid. Pero es evidente por lo que leemos en Juan que los
sentimientos de los intervinientes estaban profundamente irritados con la
inscripcion.

La inscripcion mencionada por Lucas fue claramente muy posterior, y pudo

ser leida solamente cerca de la hora sexta (vers.44), cuando las tinieblas

inundaron todo. Fue colocada encima o “sobre ¢é1” (vers.38 ep ‘auto) y por este
orden: griego, latin y hebreo,” y después de las burlas de la multitud. (Compare
vers. 35-37 con vers. 38.) Pero la de Mateos (No 2) fue anterior a estas burlas.

(Compare Mateos 27:37 con vers.39).

Si notamos entonces con exactitud lo que esta escrito concluimos que:

(@) Que la de Marcos era simplemente su acusacion.

() Que la de Juan fue la primera, escrita por Pilatos y puesta en la Cruz antes
de salir de su presencia.

) Que la de Mateos sustituyo aquella y colocada “sobre su cabeza” después
del repartimiento de sus vestiduras y después de que los soldados se
hubiesen sentado para guardarle; pero antes de las burlas.

(d) Que la de Lucas fue la ultima, y puesta encima o “sobre él” después de las
burlas, y leida cerca de la hora sexta.

7 Las veces que se le ofrecio bebida en la Cruz.-Una gran dificultad ha surgido por la
falta de precision a la hora de discriminar las tres diferentes ocasiones en que se le
ofrecio de beber al Sefior cuando estaba sobre la Cruz: la suposicion general que existe
dice que se le ofrecid una sola vez.

Las palabras de Dios tienen que ser correctamente divididas en mas de un sentido.
Existen grandes diferencias entre los tres acontecimientos. Si esas diferencias son
identificadas y tratadas como si fuesen diferentes versiones de un solo evento, en vez de
acontecimientos complementares, cada uno como suplemento de otro, entonces
tendremos aquello que se denomina cominmente como una “discrepancia.”

Pero si leemos la palabra con precision notaremos -

(1) Las tres ocasiones.

(a) Marcos 15:22, 23, “Cuando le llevaron al lugar llamado Golgota.”

(b) Mateos 27:34, “Cuando llegaron a un lugar llamado Golgota.”

(c) Mateos 27:48. Marcos 15:36. Juan 19:29. Seis horas después de las dos
primeras, en respuesta del pedido del Sefior, “Estoy sediento.”

(2) Los tres tipos de bebida ofrecidos —
(a) “Vino mezclado con mirra.”
(b) “Vinagre con hiel.”

211




(c) “Vinagre.”

(3) Las tres recepciones:
(a) La primera fue recusada sin haberla probado.
(b) La segunda fue probada y después recusada.
(c) Latercera fue “recibida” después de haberlo pedido.

Asi que lejos de haber una discrepancia, la absoluta precision de la Divina palabra
se pone claramente de manifiesto.

8 Los “otros” que fueron crucificados con Cristo.- Por no leer con precision lo que esta
escrito en los varios acontecimientos de la Crucifixion, y haberla sustituido por la
tradicion y los errores de los artistas medievales, se han hecho muchas objeciones a la
veracidad de las Escrituras; y han sido creadas muchas dificultades gratuitamente.
Las representaciones artisticas y la tradicion nos dicen que “dos” hombres fueron
crucificados con Cristo. En Mateos 27:44, y Marcos 15:32, se nos dice que ambos se
burlaban de Cristo: “Lo mismo le injuriaban también los ladrones que estaban
crucificados con éL.” Sin embargo, en Lucas 23:39 tenemos una declaracion diferente
diciendo que era solamente “uno” de ellos: y que no eran “ladrones,” sino
“malhechores.”
Ademas, en Lucas, los dos fueron llevados, con Cristo, después de que hubiese
salido de la presencia de Pilatos; mientras que, en Mateos y Marcos, no fueron traidos al
lugar de la crucifixion sino después de la reparticion de las vestiduras.
Todo esto ha llevado a deducir que existen varios errores: y ha sido alegado que
no pueden estar correctos.
La defensa que se hace cominmente acerca de la exactitud de estas Escrituras es
la de asumir que ambos hombres injuriaron a Cristo al principio; pero que posteriormente
uno de ellos se arrepintio.
Pero esto no es mas que pura suposicion, y no solamente no esta establecido, sino
que es absolutamente contrario a lo que esta claramente escrito: “ Y uno de los
malhechores que estaban colgados le injuriaba, diciendo: Si tl eres el Cristo, salvate a ti
mismo y a nosotros. Pero el otro le reprendi6 diciendo....mas éste ningun mal hizo”
(Lucas 23: 39-41).
Pero mismo que no fuese asi, y no hubiese nada en contra de lo que se supone,
todavia existen otras dificultades que precisan de ser explicadas.
En Mateos y Marcos son denominados duo lestai, dos ladrones.
En Lucas 23:32, son denominados duo kakourgoi, dos malhechores.
También esto se supone ser una imprecision. Y tanto es asi, que la mayoria acepta
la suposicion de la Tradicion y de los Pintores.
Pero si leemos los acontecimientos, como estan escritos en la Palabra de Dios, con
exactitud y precision, vamos a tener que revisar todos los puntos de vista que recibimos
provenientes de la “Tradicion de los hombres.”
(1) Vamos a comenzar desde la supuesta discrepancia, y vamos a aceptar las dos
declaraciones de que fueron cuatro hombres crucificados con el Sefior Jests —
Dos Malhechores y dos Ladrones.

(2) Estas palabras son diferentes; porque mientras que un Ladron es un Malhechor
(o uno que hace algun mal), sin embargo un Malhechor no tiene porqué ser un
Ladron.

212




(3) Tenemos también el hecho de que los dos Malhechores fueron traidos con €l
para ser muertos y que cuando llegaron al lugar llamado de la Calavera, le
crucificaron alli, tanto a é/ como a los malhechores, uno a la izquierda y otro a la
derecha” (Lucas 23:32, 33)

(4) Los dos Ladrones no fueron traidos sino mucho mas tarde. Solo después de que
los vestidos hubiesen sido repartidos y de que se sentasen para guardarle alli.
“Entonces crucificaron con ¢l a dos ladrones, uno a la derecha y otro a la
izquierda” (Mateos 27:38. Marcos 15:27).

(5) Los dos Malhechores deberian estar, por tanto, mas cercanos y en ambos lados
del Sefior; y los Ladrones a uno y otro lado de los Malhechores, mas alejados,
por tanto, del centro. Al estar mas préximos los Malhechores podrian hablar
entre si y con el Sefior mas facilmente.

(6) Juan nos junta su testimonio en el capitulo 19:18 sin hacer ningun referencia
al tiempo: solamente al lugar “donde” (no al tiempo “entonces’). Habla de una
manera general acerca del caso: “Y alli le crucificaron y con ¢él a otros dos,
uno a cada lado, y Jesis en medio.” Pero esta traduccion se basa en la
tradicidn, porque en el griego estd suficientemente claro y dice duo enteuthen
kai enteuthen. En Apocalipsis 22:2 tenemos esta misma expresion “enteuthen kai
entheuten” traducida “a cada lado.” Asi deberia haber sido traducido también
aqui en Juan: “Y con él a DOS en cada uno de los lados.” Asi es como estaria
exactamente en armonia con los otros tres Evangelios, y combinarian sus
declaraciones.

(7) Pero ademas, Juan nos ofrece un testimonio posterior. Dice (cap.19:32, 33),
“Vinieron, pues, los soldados, y quebraron las piernas al primero, y asimismo
al otro que habia sido crucificado con ¢él. Mas cuando llegaron a Jests, como
le vieron ya muerto, no le quebraron las piernas.” Asi que, esto prueba que los
soldados se aproximaron de Cristo pasando primero por dos de los cuatro
hombres antes de llegar a él.

(8) Observe las dos diferentes palabras griegas traducidas por “otro” en Juan
19:32: ““al primero y asimismo al otro.” La palabra es allos, que es el otro (el
segundo) refiriéndose a dos cuando existen mas.

En Lucas 23:32 la palabra es heteros, “llevaban con ¢él a otros dos.” Heteros se
usa y denota no uno solo de los malhechores, sino dos de ellos, siendo juntos
una parte de dos, y el Sefior la otra parte, y diferente.

Es la misma palabra heteros en el versiculo 40, porque aqui se refiere a otro de
los malhechores, aquel que no “le injuriaba.”

Asi, entonces, llegamos a la conclusion de que fueron cuatro los otros crucificados
con el Senor Jests. Este hecho no solamente acaba con la dificultad, sino que, de esta
manera, armonizan perfectamente la totalidad de las cuatro Escrituras, y establece la
Divina precision de cada palabra y de cada expresion que utilizan.

9 El entierro de Jacob y de sus hijos.- La dificultad en Hechos 7:15, 16 se da por
confundir dos distintas adquisiciones o compras; una por Abraham en Génesis 23:19, y
otra por Jacob en Génesis 23:18, 19 y Josué 24:32.

La adquisicion de Abraham fue de manos de Efron el hitita en Hebron; un terreno,
con una cueva (Macpela) dentro de ella por 400 siclos de plata.

213




La compra de Jacob fue “una parte de terreno” en Siquem, de los hijos de Hamor
el padre de Siquem a cambio de 100 monedas.

No puede haber confusion entre estas dos adquisiciones.

Segun el registro historico, los enterrados en el sepulcro de Abraham fueron Sara
(Génesis 23:19), Abraham (Génesis 15:9), Isaac (Génesis 35:29), Rebeca y Lea
(Génesis 49:31), y Jacob (Génesis 1:12, 13).

Los enterrados en el terreno de Jacob fueron José (Josué 24:32), y, de acuerdo con
Hechos 7:16, los demaés hijos de Jacob que fueron trasladados a Siquem.

Hechos 7:15, 16 concuerda con esta historia si observamos Varias Lecturas del
Griego que apoyan la mayor parte de los Editores Textuales (ver Canon 12); y si
recordamos que las circunstancias eran muy bien conocidas de los oyentes de Esteban,
de manera que entendieron perfectamente lo que les dijo. Aunque estaban acechandole
para atraparle con algo errado que saliera de sus labios, nada le encontraron de errado
para acusarle.

Asi pues, estos versiculos deberian leerse como sigue:

“Asi descendi6 Jacob a Egipto, y murid, él, y nuestros padres, y ellos (nuestros
padres) fueron transportados a Siquem, y permanecen en el sepulcro: ¢l (Jacob) en aquel
que Abraham compr6 por una suma de dinero, (y ellos en aquel que fue omprado) de los
hijos de Amor, en Siquem.”

Asi, pues, Jacob fue enterrado en el sepulcro que comprdé Abraham; y sus hijos
fueron posteriormente enterrados en aquel que compro Jacob. El registro histérico esta
perfectamente claro y es muy simple; y ninguna dificultad puede existir, excepto en la
mente de los que la crean.

II ILUSTRACIONES DE PRECISION APLICADA A LA REVELACION DE
LA VERDAD

1. PALABRAS Y EXPRESIONES

“Delo alto.”- En Lucas 1:3 leemos, “Me ha parecido también a mi, después de
haber investigado con diligencia todas las cosas desde su origen, escribirtelas por orden.”

En el griego dice “desde el principio.”

Pero, cuando leemos esto con precision, observamos que la palabra es anothen;y,
cuando miramos o todos los demads pasajes donde aparece vemos que significa “de lo
alto” De alli fue de donde Lucas obtuvo su informacién. Eso es por lo que su
entendimiento era tan “perfecto.”

Si se lee con cuidado los siguientes pasajes se podra comprobar que es este su
significado: Mateos 27:51. Marcos 15:38. Juan 3:3,7 31; 19:11, 23. Santiago 1:17; 3:15,
17.

Con dos excepciones (Hechos 26:5, y Galatas 4:9) la palabra siempre significa de
lo alto. No hay que dar ocasion para introducir la idea de tiempo donde no hay
necesidad. Si el significado comun hace sentido, y lo hace por la Inspiracion de la
Palabra de Dios, (para qué ponerle un significado que destruye el sentido? Si santos
hombres hablaron por Dios, quien estd “en lo alto” (2* Pedro 1:21), ;para qué darle un
significado aqui que hace con que ellos hablen por si mismos?

214




“Otro Rey” (Hechos 7:17, 18). Aqui se leen las palabras de Esteban: “El pueblo
crecid y se multiplico en Egipto hasta que se levant6 en Egipto otro rey que no conocia
a José.” Si leemos esto con precision notaremos que la palabra para otro es heteros, de
una clase o tipo diferente; y no allos, que significa otro, del mismo tipo.

La palabra apunta, por tanto, de que no fue otro rey de la misma dinastia, sino de
una dinastia completamente diferente.

Esto concuerda con Exodo 1:8, no, por supuesto, en el uso de la palabra heteros la
cual es griega, pero en la hebrea kum, y significa levantarse y ocupar el puesto de otro
(vea Daniel 2:31, 39, 44; 3:24). Ademas la palabra “nuevo” es chadash con el significado
que vemos en Deuteronomio 32:17, y compare con Jueces 5:8).

Josefo dijo, “la corona pasoé a otra familia” (4nt. 2:9).

Los descubrimientos realizados ahora en Egipto prueban que esto fue lo que
sucedi6o. La momia de este mismo Faradén puede ser vista hoy en dia en el Museo de
Bulak, y esta muy claro que este Ramses fue el Faradn de la Opresion.

El era Asirio, y todos los trazos de su rostro muestran que ese fue el caso, porque
era muy diferente de los retratos del Faraon que le precedio.

Ahora podemos entender Isaias 52:4 que ha confundido tanto a los comentadores,
los cuales eran incapaces de entender el por qué de las dos opresiones, en Egipto y en
Asiria, estarian mencionadas juntas en la misma sentencia, como si fuesen casi
contemporaneas.

Los descubrimientos en Egipto, y la Exactitud de las Divinas Palabras, muestran
que este ultimo fue el caso que se dio.

Puesto que en Isaias 52:4 leemos:

“Porque asi dijo Jehova el Sefior,
Mi pueblo descendi6 a Egipto en tiempo pasado, para morar alla.
Y el Asirio lo cautivé sin razén.”

Estas palabras estan llenas de una verdadera exactitud y precision; puesto que fue
precisamente eso lo que sucedio: Israel habia descendido a Egipto para morar alla, pero
se levant6 un nuevo rey de una dinastia diferente, y €l, un Asirio, los cautivo sin motivo
alguno.

No es posible imaginarse que Isaias estuviese refiriéndose a dos eventos
separados por siglos de distancia. Porque una tal suposicion crearia la propia una
dificultad insuperable.

“El mundo de entonces” (Génesis 1:2).- Una lectura precisa en la version castellana de
Génesis 1:2 sera suficiente para mostrar que hay algo en este versiculo que necesita una
explicacion; y cuando hayamos dado esta explicacion vamos a ver que es un punto de
vista maravilloso acerca de la Creacion, y nos da una respuesta completa a todas las
cavilaciones de los Gedlogos.

Existen muchas versiones que utilizaron la forma italica deliberadamente en
palabras y verbos en ciertos casos, uno de los cuales fue en el caso del verbo “ser, o
estar,” que no existe en el idioma Hebreo.

En Génesis 1:2 leemos: “Y la tierra estaba desordenada y vacia; y las tinieblas
estaban sobre la faz del abismo.”

215




Aqui, podemos observar que el primer verbo “estaba” se encuentra en tipo
Romanica, mientras que el segundo estd en modo /ltalico. Esto nos dice que el tltimo
verbo, “estaba” representa al verbo ser, estar, y que el primer “estaba” representa a otro
verbo diferente, y no al verbo “ser, o estar.” Este es el caso; y el verbo es hayah, llegar a
ser, pasar a estar.

Que este es el significado se puede ver claramente leyendo el versiculo inmediato
(vers. 3): “Sea la luz, y fue la luz.” Aqui el verbo “sea” y “fue” es hayah, y significa
llegar a ser, mientras que, en el versiculo 4, el verbo “era” es el verbo ser, y se encuentra en
italico.

El mismo uso de “fue” (tipo Romanica) y “era” (tipo itdlica) puede observarse en los
versiculos 9y 10; y en los versiculos 11y 12.

Si averiguamos mas ocurrencias acerca del verbo hayah encontraremos que en
Génesis 2:7, “Y el hombre /lego a ser un ser viviente.”; cap. 4:14, “Y sucederd”; cap. 9:15,
“Y no llegara a haber mas diluvio”; cap. 19:26, “Se volvio estatua de sal.”

De todo lo visto podemos decir con toda seguridad que Génesis 1:2 deberia leerse
“Y la tierra SE VOLVIO desordenada y vacia.”

Una vez que hemos hecho este descubrimiento ahora nos proponemos ir mas
lejos; e “investigar las Escrituras” para saber si Dios ha dicho algo més acerca del modo
como ha creado la tierra. Y lo hallamos en Isaias 45:8. Y aqui las frases se encuentran
amontonadas, para resaltar el hecho de que, Quien cred la tierra, hace saber, y estd
capacitado para decirnos, como lo hizo. Observe las palabras:

“Porque asi dijo Jehova, que cre6 los cielos;

El es Dios, el que formo¢ la tierra, el que la hizo
y la compuso,
No la creo tohu.”

Y esta palabra fohu es la misma palabra que se traduce “sin forma” en Génesis 1:2.
Asi pues, sea cual fuere el significado de fohu, es evidente que Dios no cred la tierra
tohu. Por eso sabemos que se volvio asi, en un determinado momento, de alguna manera,
y por alguna causa que no sabemos todavia.

Por eso esta claro que en Génesis 1:1 tenemos el registro concerniente a lo que se
denomina en 2* Pedro 3:6 “el mundo de entonces.” Esta tierra, también se nos dice alli,
“perecid anegada en agua.” Esto es exactamente lo que se declara en Génesis 1:1, 2.

Asi que al final del primer versiculo debemos colocarle un larguisimo punto y
aparte; o trazar una raya; o dejar en blanco un espacio, para que separemos bien el
versiculo 1 de lo que viene a seguir en el versiculo 2, lo cual tiene ya relacion con “los
cielos y la tierra que son ahora” (2* Pedro 3:7), y que seguiran siendo, hasta que llegue
el tiempo para “los nuevos cielos y la nueva tierra” de 2* de Pedro 3:13, y de otras
muchas Escrituras.

Cuando los Gedlogos quieran asentar cuantos afios transcurrieron entre el primer
y el segundo versiculos de Génesis 1 tenemos que decirles que tienen un amplio espacio
por donde pueden deambular, y una margen muy ancha al lado.

Entre tanto, podemos muy bien concluir que todos los fosiles y detritos que se han
encontrado pertenecen todos “al mundo que entonces era,” y que, por tanto, de un
golpe, echa por tierra cualquier disputa que exista entre la Geologia y la Escritura.

Una vez mads, preguntamos, ;Por qué tenemos que asumir que todos los
fenomenos Geologicos pertenecen a la tierra “que es ahora,” cuando esa misma

216




suposicion es la que levanta todo el problema - y nos obliga a ignorar todo el fendmeno
de la Palabra de Dios mencionado encima?

iSu Palabra es malinterpretada, y Sus obras mal-comprendidas, y la dificultad que
se ha acarreado se le imputan a las Escrituras de Verdad!

“La mencion de la sangre” en Juan 1:7 y 2:1

Se puede aprender mucho al ser exactos notando que “la sangre de Jesucristo” se
menciona en 1* Juan 1:7 en conexion con “andar en la luz,” cuando tenemos que
acceder a Su presencia, igual que el Sumo Sacerdote hacia (aunque en un solo dia al
afio), eso se debe enteramente a que, en virtud de esa preciosa sangre de Cristo, se nos
concede un titulo para ese acceso, y nos preserva en esa presencia. El Sumo Sacerdote
no podia entrar en el Lugar Santisimo y ver la luz gloriosa del Shekinah que simbolizaba
la presencia de Dios, sin sangre; ni podemos tampoco nosotros pasar adentro y disfrutar
de “comunion” con Dios, que es luz (vers.5-7), aparte de con los méritos de esa preciosa
sangre de Cristo. Entonces es que necesitamos esos méritos; entonces es cuando los
mantenemos presentes; entonces es cuando la sangre es mencionada.

Pero, en Juan 2:1, cuando es una cuestion de pecado, no hay ninguna necesidad de
mencionarla para nada; porque ya fue de una vez por todas ofrecida por todos, y sus
virtudes y méritos en librarnos de pecado son eternos en sus resultados. Eso es “eterna
redencidn,” “eterna salvacion.”

Por eso dice, “si alguno hubiere pecado, abogado tenemos para con el Padre.” No
dice “un sumo sacerdote con Dios”; puesto que ese titulo estaba en conexion con el acto
sacerdotal de acceso y aproximacion a través de la sangre, sino que dice “un abogado
con el Padre” Esto nos recuerda que aquella relacion no puede ser quebrada. Aquel que
habla por “Dios” en conexion con el acceso de su criatura pecadora, estd hablando de un
“Padre” en conexion con Su pecador “hijo.”

Asi pues, la exactitud leyendo nos demuestra que estas Escrituras son Divinas;
porque donde el Espiritu menciona la sangre, el hombre (si la hubiere escrito él) la
habria seguramente dejado de fuera; mientras que, donde el Espiritu Santo no la
menciona, el hombre ciertamente la hubiese colocado. De hecho eso es lo que hace,
constantemente, en sus oraciones, y en sus escritos.

“Aceptes”y “Agradables” (Efesios 1:6 y 2* Corintios 5:9)

Debemos con precision notar la distincion entre estas dos palabras.

La primera (Efesios 1:6) es Charitoo, hacer de alguien un objeto de favor. Esto se
refiere a la posicion que Dios nos ha otorgado, en Cristo, en los lugares celestiales.

La segunda (2* Corintios 5:9) es euarestos, agradables. Esto se refiere a nuestro
estado, y a nuestro andar y vida diaria sobre la tierra.

La primera es relativa a la persona, la segunda a sus actos.

Una cosa es para nosotros ser aceptes en Cristo, por sus exclusivos méritos; y otra
cosa es que seamos agradables a Dios por nuestra manera de andar.

La primera es el don de la gracia de Dios; la segunda es el fruto de esa gracia.

Es de suma importancia que seamos bien precisos notando esta distincion, para
que podamos precavernos de la legalidad por un lado, y por la dejadez y la inercia por el
otro.

Todos los hijos de Dios tienen la misma posicion; asi los mas fuertes como los
mas débiles., los mas antiguos como los mas jovenes.

217




Nosotros no obramos para ser aceptes, sino que, “habiendo sido aceptes en el
Amado” lo mantenemos bien presente para que nuestro andar sea aceptable.

’

“Hombre” y “hombres.” — Es importante que seamos precisos notando la tal diferencia
entre el singular y el plural; por ejemplo, en este caso, entre “hombre” y “hombres,”
especialmente en el uso divino de estas palabras.

Del “Hombre,” Dios ha puesto por escrito que estd perdido, arruinado culpado sin
ayuda posible, y sin esperanza; mientras que la palabra deifica al “hombre”; y lo exalta
como teniendo dentro una parte de Divino.

A los “hombres,” los salva gratuitamente Dios; y trata individualmente con los
hombres en misericordia, piedad, y bendiciones; aunque el mundo piensa poco y
menosprecia a los individuos pecadores. Bien pueden acudir ellos al muro de todos los
cuidados del mundo cuando se trata de mostrar ternura, o de ofrecer ayuda.

En esto se manifiesta la diferencia entre los pensamientos de Dios y los
pensamientos del mundo (Isaias 55:8).

Dios declara que “nada bueno hay en el hombre” (Romanos 7:18). Todo el mundo
a una sola voz, en Pulpitos, Plataformas, y Periodicos, declara que hay cosas buenas en
el hombre.

El asunto esta claro, es definitivo, y decisivo; y la Gnica pregunta que surge es,
(Creemos lo que Dios nos dice? O ;Creemos lo que el hombre dice?

Recordar y olvidar.- La misma diferencia se manifiesta en el tratamiento del hombre
hecho por Dios, y por el mundo.

En cuanto a nuestras fragilidades y debilidades el mundo no tiene
contemplaciones con ellas. No se acuerda de nuestras debilidades; pero mantiene de
nuestra parte la responsabilidad de nuestros errores sin embargo excusable. Sin
embargo, Dios “conoce nuestras debilidades; se acuerda de que somos solamente
polvo” (Salmos 103:14).

En cuanto a nuestros pecados, el mundo nos los recuerda siempre. Después de
largos afios todavia nos los echan encima; y los momentos y las circunstancias se nos
traen a la memoria, son recordados, enumerados, y descritos en todos sus detalles. Sin
embargo Dios ha escrito acerca de Su gente perdonada: “Nunca mas me acordaré de sus
pecados y de sus iniquidades” (Hebreos 8:12; 10:17. Jeremias31:34).

Asi que, aquello de lo que Dios se acuerda, el hombre se olvida; y de lo que Dios
se olvida, el hombre se acuerda.

2. La negativa de lo que se ha dicho

Es 1til algunas veces, si no mismo importante, notar esto; poner lo que se ha dice
en un lenguaje opuesto.

“Por medio de las Escrituras” (Hechos 17:2).- Por ejemplo, en Hechos 17:2, donde
Pablo durante “tres dias de Sabado discutid con ellos declarando y exponiendo por
medio de la Escritura,” seria bueno senalar que no dice, “por medio de los periddicos” o
“por medio de su imaginacion.”

218




“Esperar de los cielos a Su Hijo” (1* Tesalonicenses 1:10)

Cuando leemos que los santos tesalonicenses estaban “esperando” por el hijo de
Dios de los cielos,” seria bueno sefalar por lo que no estaban esperando.

No dice que ellos estuvieran esperando por el “Espiritu de Dios,” sino por el Hijo
de Dios.

No dice que estuviesen esperando por la “muerte,” porque esa viene sin que
esperemos por ella.

No dice que estuviesen esperando por Tito con sus ejércitos que llegase de Roma,
sino por el hijo de Dios que viniese del cielo.

No dice estuviesen esperando por el cumplimiento de la profecia, ni por la imagen
de Nabucodonosor, o las Bestias de Daniel, sino por “el hijo de Dios de los cielos”, al
cual resucité de los muertos, a Jesus, quien nos libra de la ira venidera.”

2“ Tesalonicenses 2:3. “Sin que antes venga la apostasia.”

- Cuando dice “ese dia (el dia del Sefior) no vendrd sin que antes venga la
apostasia y se manifieste el hijo de pecado, el hijo de perdicioén,” tenemos que sefalar
que no dice, “hasta que se de la conversion del mundo,” sino hasta que venga la
Apostasia.

- No dice, “el mundo no es todavia suficientemente bueno,” sino que “el mundo
no ha llegado a ser todavia lo suficientemente malo,”

3. Marcas de Tiempo

Estas son de lo mas importante, generalmente nos apuntan el camino para la
correcta interpretacion; dandonos la llave de la explicacion de algin problema; o,
sacando alguna verdad escondida o concilidndola en belleza en aquella Escritura
particular.

“Al dia siguiente” (Josué 10:31, 32). Aqui leemos: Y Josué, y todo Israel con él,
pasé de Libna a Laquis, y acamp6 cerca de ella y la combatio; Y Jehova entregd a
Laquis en mano de Israel, y la tomo al dia siguiente, y 1a hirio a filo de espada,”

Asi pues, parece ser que Laquis es una excepcion a todas las demds ciudades
tomadas por Josué en aquel tiempo. Solo de Laquis se dice que “la tomo a/ dia siguiente.

Este punto de precision nos llama nuestra atencion: y cuando se la damos
mirando mas de cerca en Laquis, encontramos que —

En 2% Croénicas 32:9 “Senaquerib rey de los Asirios, mientras “sitiaba a Laquis con
todas sus fuerzas” envio6 al Rabsaces a Jerusalén para encontrarse con Ezequias.

Pero cuando el Rabsaces volvio a €l, “se encontro al rey de Asiria peleando contra
Libna; porque habia oido que se habia apartado de Laquis” (2* Reyes 19:8). Es evidente
que Laquis le tuvo que parecer un lugar dificil de tomar, como Josu¢ habia hecho.

Notamos la posterior confirmacion de esto en una referencia dada por Jeremias
acerca de un subsecuente asalto llevado a cabo por otro rey de Babilonia. El dice:

219




“Y el ejército de Babilonia peleaba contra Jerusalén, y contra todas las ciudades
de Judd que habian quedado, contra Laquis y contra Azeca; porque de las ciudades
fortificadas de Juda, estas habian quedado.” (Jeremias 36:7).

Por eso cuando leemos en Josué 10:31, 32, acerca de Josu¢ tomando a Laquis al
“dia siguiente” del cerco, tenemos una nota de tiempo que no es meramente una marca
casual, sino que estda empapada de significado cuando se compara con las demas
referencias acerca de la misma ciudad.

“Entonces vino Amalec” (Exodo 17:8).- Aqui leemos que inmediatamente después
del milagro que suplié las necesidades de agua registrado entre los versiculos 1-7,
“Entonces vino Amalec y pele6 contra Israel en Refidim.”

No se nos da ninguna razon para este asalto de parte de Amalec ademas de lo que
se puede deducir de la palabra “Entonces.”

Cuando consideramos lo que esta registrado en el contexto remoto obtenemos que
en una tierra de aquel tipo, un buen pozo de agua debia de ser un objeto de disputas, y una
posesion a ser convertida y, si posible, tomada por la fuerza.

En Génesis 21:25 leemos acerca de Abraham reprendiendo a Abimelec “a causa
de un pozo de agua que los siervos de Abimelec le habian violentamente quitado.”

En Génesis 26:19, 20 leemos como los siervos de Isaac encontraron “un pozo de
aguas vivas, y los pastores de Gerar rifieron con los pastores de Isaac, diciendo: El agua
es nuestra...y abrieron otro pozo...y también rifieron sobre ¢él1.”

En Exodo 2:17 leemos como los pastores expulsaron a las hijas de Reuel que
vinieron a sacar agua; y como Moisés las ayudo.

En Numeros 20:19 leemos como Israel ofrecié en vano pagar por el agua mientras
iba camino de Edom; después de haberle hecho la misma oferta a Sihon el rey de los
Amoritas.

En Jueces 5:11 Débora canto las escenas de conflictos por los pozos de agua.

No admira nada que el milagro que suplio la necesidad de agua en Refidin fuese
la causa por la cual Amalec realizase este asalto contra Israel “entonces.”

1“ Tesalonicenses 4:17.- “LUEGO nosotros los que vivimos, los que hayamos
quedado, seremos arrebatados juntamente con ellos en las nubes para recibir al Sefior en
el aire, y asi estaremos siempre con el Sefor.”

(Cudndo? Cuando el Sefior mismo descienda de los cielos; y cuando los que
hayan muerto en Cristo se levanten primero.

“Entonces” (Mateos 25:1).- “ENTONCES el reino de los cielos serd semejante a
diez virgenes que tomando sus lamparas, salieron a recibir al esposo.”

La palabra “entonces” nos sefiala el hecho de que ésta profética pardbola tendra su
cumplimiento, no ahora, sino en aquel particular momento dentro de la secuencia de
eventos entonces revelados por el Sefior.

Hace parte de las instrucciones y ensefianzas del Sefior acerca de su venida; y
tiene su lugar en su tltimo gran discurso profético contenido en Mateos 24 y 25.

220




Nunca se debe tomar una parte fuera de su contexto, e interpretarla por separado,
pues eso nos da una leccion muy diferente de aquella para lo que fue disefiada
inicialmente ensefiar.

En primer lugar, la totalidad del discurso es incorrectamente dividido desde su
punto de vista literario. La Estructura y el Cuadro convergen en mostrarnos el capitulo
25 deberia comenzar en el capitulo 24:29. Consiste de dos porciones de inigualable
duracion, respondiendo a las dos preguntas del capitulo 24:3. Estas porciones estan
diferentemente construidas para sefialar sus diferentes sujetos y cuadro.

La primera parte es una Alternancia Extendida. La segunda parte es una Introversion
Compleja.

Las preguntas eran dos en niimero.

(1) (Cuando, pote? Y
(2) (Qué, 1i?

(1) “;Cuando seran estas cosas (que has dicho)?
(2) “;Que senales habra acerca de tu venida y de la sunteleia de las edades (o
Dispensacion)?”

Respuesta a la primera pregunta, “;Cuando?”
(Mateos 24: 4-28).
A| 4-6 Acontecimientos oidos, que llevan a pensar que es el fin (zelos), pero “atin no
es el fin.” Exhortacion a “mirad que no os turbéis.”
B| 7, 8 Los principios de dolores de la Gran Tribulacion.
C| 9-14 Eventos antes del fin (felos)
A| 15-20. Eventos vistos, senal del fin (felos) Exhortacion para “entenderla” y
“huir”
B| 21, 22 La Gran Tribulacion en si misma
C| 23-28. Eventos finalizdndola.

Asi tenemos la Gran Tribulacion: y los eventos que nos dan, su caracterizacion, y
su finalizacion.

Ahora, en la segunda parte, tenemos los eventos que sucederan después.

Respuesta a la segunda pregunta, |Qué?”
(Mateos 24:29 — 25:46).

DJ a| 29, 30. La venida de Hijo del Hombre.
b| 31. La reunién del remanente elegido de Israel del juicio.
E| c| 32-41. Pardbolas (General). La higuera y Noé
d| 42-44. Aviso. “Mirad.”
e| 45-51. Siervos (General).
E|c|25:1-12 Parébola (especial). Las Diez Virgenes.
d|13. Aviso “Mirad”
e|14-30. Siervos (Especial)
D| a|31 La Venida del Hijo del Hombre
b| 32-46. La reunion de las naciones para el juicio

221




De todo esto, que se nos sefala por la palabra “ENTONCES” en Mateos 25:1, se
podré ver cuan imposible es para nosotros interpretar a la Iglesia de Dios en la parabola
de las Diez Virgenes sin introducir la confusion de ideas, la pérdida de la instruccion, y
la dislocacion de la ensefianza de nuestro Sefor.

“Inmediatamente” (Mateos 24:29).- La palabra “inmediatamente” en Mateos 24:29
nos dice que no existe ningun intervalo entre el fin de la Gran Tribulacion y el
aparecimiento del Hijo del Hombre en Su gloria, para el juicio.

Ningun espacio por tanto para el Milenio, antes de ese glorioso Adviento.

Ningun lugar para mil afios de paz universal y bendiciones sin Cristo.

Esta palabra “inmediatamente” describe la locura de todos los vanidosos remedios
del hombre para los males del mundo.

Convence de la grosera ignorancia que contiene la autoproclamacion de toda la
Iglesia en su mision de “convertir al mundo” antes de aquel Adviento.

Si la Iglesia tuviese que convertir al mundo, ;/donde se encontraria el lugar o la
posibilidad de que se diera la Gran Tribulacion?

Y, si la venida de Cristo sigue aquella Tribulacion “inmediatamente,” ;donde
habria alli espacio para la conversion del mundo, o para algin Milenio anterior a su
venida?

Todo el argumento que es tan universalmente conocido y que respalda el envio de
Misiones al Extranjero es radicalmente falso. Debe ser, y puede ser basado en
fundamentos verdaderos de la Escritura, sin tener por qué disturbar y adulterar las
Escrituras de la verdad. No solamente invalidan la voluntad de interpretar las Escrituras
con precision, sino que, ademads, adultera la palabra, y nos lleva irdnicamente a
cuestionar. “;Donde estan las sefiales que demuestren que vuestras misiones estén a ser
cumplidas?”’

La Iglesia replica, que aunque todavia no tengan sefiales, se mantienen “esperando
el derramamiento del Espiritu.” Asi se engafian a ellos mismos con una falsa esperanza,
y la sustituyen por la verdadera esperanza que Dios les ha dado, la cual es, “esperar por
el Hijo de Dios (no el espiritu de Dios) de los cielos.”

Si la Iglesia argumenta, como lo hace, que las profecias de Daniel se cumplieron
en el tiempo de Epifanio de Antioquia, y que fue €l quien asentd “la abominacion de la
desolacion de la que hablo el profeta Daniel,” sera suficiente respuesta sefialar lo que el
Sefior dijo acerca de ella, en su dia, como siendo todavia futura, y hace un solemne aviso
a todos aquellos que la vean, para que huyan de ella y para que “la entiendan”; y anade
instrucciones especificas acerca de lo que deben hacer.

“Y después de esto” (Joel 2:28).- “Y DESPUES DE ESTO derramaré mi espiritu
sobre toda carne...etc.”

(Después de qué?

Después de que Dios haya vuelto a traer a Israel a su propia tierra y los haga
fructificar, y bendiga a la tierra y a ellos con todas las bendiciones. Si leemos la parte
previa del capitulo podemos ver suficientemente claro cuando tendra lugar el
derramamiento del espiritu. El versiculo inmediatamente anterior dice asi:

“Y conoceréis que en medio de Israel estoy yo

Y que Yo soy Jehova vuestro Dios, y no hay otro

222




Y mi pueblo jamas sera avergonzado.
Y DESPUES DE ESTO derramaré mi Espiritu sobre toda carne. Etc.”

Esto nos garantiza que Pedro no se podia estar refiriendo a Joel para demostrar
que aquella profecia estaba entonces siendo cumplida, porque ain no habian tenido lugar
ninguna de estas cosas; y ninguna de estas condiciones habian sido manifestadas.

Pedro estaba sencillamente respondiendo a la acusacion de que estaban borrachos,
y demostrando que eso no podia ser cierto, teniendo en cuenta ademas que también
habian sido proferidas por Joel escenas SIMILARES a las que estaban verdaderamente
sucediendo. Cuando ¢l dijo, “Esto es lo dicho por el profeta Joel” ¢l simplemente quiso
decir esto (referido sobre las sefiales) en la profecia que citd anteriormente; no estos
(plural) eventos que estaban sucediendo.

Y su referencia fue tan incisiva que llevd a que las personas y sus gobernantes se
arrepintiesen, como les estaba exhortando (Hechos 2:38; 3:19-26), y como también se
requeria en la Uinica gran condicion del cumplimiento de la promesa de Joel 2:12-17,
entonces la profecia de Joel 2:28 (que Pedro citd) se cumpliria: porque ese serd el
tiempo cuando el Sefior “hara expiacion por la tierra de Su pueblo” como habia sido
predicho mucho tiempo antes en “el Cantico de Moisés” (Deuteronomio 32:43).

4. Marcas de argumentacion.

“Pues” (Efesios 4:1).- YO PUES, preso en el Sefior, os ruego que andé€is como es
digno de la vocacion con que fuisteis llamados.”

(Por qué? porque el capitulo 3 comienza con un paréntesis entre el capitulo 2 y el
capitulo 4, asi se puede ver que la palabra “pues” se encuentra en conexion con cap.
2:22.

Es el edificio tnico “bien coordinado” el “templo santo” (cap. 2:21, 22): Es el
Cuerpo Unico que esta siendo “juntamente edificado.”

Asi “PUES,” nos motiva a que guardemos esta unidad en el espiritu (esta unidad
espiritual) que Dios HA HECHO en Cristo.

No procurando establecer una corporacion o unidad corporal; sino poniendo
diligencia en GUARDAR la unidad espiritual que Dios ha hecho.

Para hacer esto se requiere “toda humildad y mansedumbre, soportandonos con
paciencia los unos a los otros en amor.” (vers.2).

“Por tanto, Asi pues, etc....”.- Siempre que nos aparezca esta marca “por tanto,” nos
esta sefialando una ldgica conclusion de argumentos o declaraciones, siempre sera
importante para nosotros en nuestra lectura, para ser precisos, que notemos el asunto
que se introduce y enfatiza con esta marca “por tanto.” Esto es lo mas importante,
porque tales expresiones, generalmente, vienen al principio de un capitulo, donde la
separacion nos hace ignorar la conexion entre el argumento y la conclusion, entre la
causa y el efecto, o entre una declaracion y su resultado.

223




5. Numeracion

Sera bueno que nos interroguemos si tenemos el método correcto de traducir los
numeros. Cada nacién tiene su propio método de calculo, y su propio idioma de
numeracion.

Veamos simplemente el sistema francés como un ejemplo para darnos cuenta de
este asunto. Tomemos por ejemplo nuestro simple noventa y siete (97). ;Como se
traduce en francés? — Idiomaticamente, por supuesto, y no literalmente. En francés seria
quatre-vingt-dix-sept, o cuatro-veinte-diez-siete:

Cuatro veintes. . .= 80

Diez. . =10

Siete. . =7
97

Ahora bien, ;No seria l6gico que nos preguntdsemos si el modo de calcular era el
mismo que el espaiol; o si de hecho era el mismo en los dias del Antiguo Testamento al
de los dias de hoy?

En cualquiera de los casos, /no serd inteligente hacernos esta pregunta en vez de
asumir anticipadamente una respuesta que puede ser incorrecta, y después acusar del
error a los escritos inspirados, y después intentar explicarlo Ilamandolo ‘“una
exageracion.”

Esta es una facil, por no decir habitual, manera de crearnos problemas que tal vez

seamos solamente nosotros los que hayamos creado.

1“Samuel 6:19.- Los Infieles y los Criticos han puesto acusaciones de error, por
ejemplo, contra 1* Samuel 6:19:

“Entonces Dios hizo morir a los hombres de Bet-semes, porque habian mirado
dentro del arca de Jehova; hizo morir del pueblo a cincuenta mil setenta hombres.”
(50.070 hombres).

Esto es lo que dice la Version Reina y Varela.

Pero, ;Serd esto lo que dice la Palabra de Dios?

El Hebreo de la ultima frase dice: “Jehova hizo morir setenta, (dos) cincuentas y
un mil.”

La palabra “cincuentas” se encuentra en la manera Dual, lo que significa dos
cincuentas.

Por tanto, tenemos, de acuerdo con esto —

Setenta hombres. . . 70
Dos cincuentas. . . 100
UnMil...oooovriiiiiieieian, 1000

1.170 hombres.

Se observara que hay una leve diferencia. Y, como Bet-semes era una pequeia
localidad, este nimero mas corto nos parece que es mas correcto.

224




Jueces 12:6.- Otro ejemplo lo podemos encontrar en Jueces 12:6, donde leemos
acerca de la tribu de Efrain:
“Y murieron entonces de los de Efrain cuarenta, y dos mil.”

Esoseria. . . 40
Y . . 2.000

O como diriamos 2040

Y esto estaria en armonia con Numeros 26:37, que nos da el total del segundo
censo de Efrain como 32.500, mientras que el primero no eran mas que 40.500
(Numeros 1:33). Asi pues, no solamente el anterior se encuentra en mds armonia, pues el
otro calculo se encuentra fuera de toda armonia posible; puesto que aquellos que fueron
muertos de la tribu de Efrain serian mas en cantidad que el nimero total de la tribu.

El Censo de numeros 1y 26.- Esto lleva a otra sugestion que ha sido hecha por el
profesor W. M. Flinders Petrie en su libro Investigaciones en Sinai. Su sugestion es que en
las dos Listas de Censos de Ntimeros 1 y 26 la palabra Eleph, Mil, deberia tomarse en el
sentido de familia o tienda. El, asi, calcularia de Rubén (Nameros 1:21) como “46 eleph
500 personas™: 11 por cada tienda.

Pero la objecion que tenemos sobre esto es (1) que no es “personas,” sino los
“varones de veinte afios arriba”; (2) que la primera lista resultdo en 598 eleph 5.550
hombres de més de veinte afios (no personas), mientras que varias veces se dan como
siendo 603 eleph 3.550 hombres; lo cual demuestra que los 598 y 5.550 deben ser
calculados como miles, para poder llegar a los totales que se dan en Exodo 38:26.
Nameros 1:46; 2:32, es decir: 598.000 + 3.550 = 603.550 (compare Exodo 12:37.
Numeros 11:21)

Debemos por tanto concluir que Moisés tenia mas conocimiento acerca de lo que
estaba escribiendo que todos los exploradores y criticos puedan imaginarse.

Nuestras sugestiones, tal y como han sido dadas, no caen dentro de estas serias
objeciones, sino que se relacionan simplemente con el principio que hemos visto
anteriormente de método de numeracion, y el idioma utilizado para realizarlo.

6. Nombres de personas y Lugares.

La precision también es necesaria a la hora de estudiar los nombres de personas y
lugares. Sin tener en cuenta la evidencia de la Escritura sabemos que, en todos los
paises, muchos de los lugares y personas tienen el mismo nombre; mientras que, por
otro lado, otros son conocidos por, y tienen, varios nombres.

Deberia suponer, por tanto, encontrar este mismo fenémeno en la Biblia.

Lejos de haber una discrepancia que acumule una objecion, se trata solamente de
una dificultad que requiere una mayor precision y cuidado en nuestro estudio de la
Palabra.

Ademas, hay un argumento para la veracidad de la Palabra de Dios, en el cual, lo
que son dificultades para nosotros, son dejados sin explicacion debido a que la verdad
de los hechos eran perfectamente conocidos.

225




(@) En el caso de las Personas.

El mismo nombre era atribuido a diferentes personas tanto entonces, como hoy en dia.

Esto se observa particularmente en el caso de Jacobo.

JACOBO (también Santiago en las Versiones Castellanas).- Tenemos que

distinguir:

(1) Jacobo el hijo de Zebedeo, y hermano de Juan (Mateos 4:21; 17:1, etc.)

(2) Jacobo el hijo de Alfeo, uno de los Doce (Marcos 3:18. Mateos 10:3, etc.)

(3) Jacobo (Santiago) el hermano de Jesus (Galatas 1:19. Mateos 13:55 marcos
6:3).

JUAN.-Tenemos que distinguir —

(1) Juan el Bautista (Mateo 3:4)
(2) Juan el Apdstol (Marcos 1:20)
(3) Juan Marcos (Hechos 12:12, 25; 13:5, 13; 15:37).
(4) Juan de Hechos 4:6.
SIMON era el nombre atribuido por lo menos a diez personas en el Nuevo
Testamento.

(1) Simoén (Lucas 2:25).

(2) Simoén Pedro el Apostol.

(3) Simoén Zelote, uno de los Doce (Lucas 6:15. Hechos 1:13). Este es el mismo
que Simo6n el Cananita (Mateos 10:4. Marcos 3:18), siendo el arameo para
Zelote, ambos significando Zeal o Zealot, el nombre de una secta judia.

(4) Simon hijo de José y Maria (Mateos 13:55. Marcos 6:3).

(5) Simon el padre de Judas Iscariote (Juan 6:71; 12:4; 13:2, 26).

(6) Simon el fariseo (Lucas 7:40, 43, 44).

(7) Simon el leproso (Mateos 26:6. Marcos 14:3).

(8) Simon de Cirene (Mateos 27:32. Marcos 15:21).

(9) Simon el curtidor (Hechos 9:43; 10:6, 32).

(10)  Simoén el mago (Hechos 8:9, 13).

HERODES era un nombre compartido por siete personas diferentes.

(1) Herodes el Grande de quien leemos en Mateos 2 y en Lucas 1. Muri6 en el
afio de 1 verdadera navidad ( afio 4 Antes de Cristo). Durante su ultima
enfermedad ordeno el asesinato de todos los nifios en Belén (Mateos 2:16-18)

(2) Herodes Antipas, hijo de Herodes I; Tetrarca de Galilea (Lucas 3:1), la
porcion central del reinado de Herodes I. Era medio hermano de Herodes
Felipe 1. y abdujo a su esposa Herodias y se caso con ella (Mateos 14:3. Lucas
3:19. Marcos 6:17). Escuch6 con agrado a Juan el Bautista, pero
posteriormente le decapitd (Marcos 6:20). Este fue el Herodes a quien el
Sefior fue enviado para ser interrogado.

(3) Herodes Arquelao hijo de Herodes I Tetrarca de la porcion del reinado de
Herodes 1.

(4) Herodes Filipo I, hijo Herodes I, sin territerios. Mrido de Herodis, que fue
tomada en casamiento posteriormente por Herodes Antipas.

(5) Herodes Filipo II hijo Herodes I, Tetrarca del roreste del reino de Herodes 1.
(Lucas 3:1). Edifico Cesarea Filipo (Mateos 16:13. Marcos 8:27).

(6) Herodes Agripa I, nieto de Herodes I, sucedi6 a Filipo II. Llevo a la muerte a
Jacobo y puso en prision a Pedro (Hechos 12).

226




(7) Herodes Agripa II, hijo de Agripa I, a quien sucedi6 en parte. Este es el
Herodes ante quién Pablo se present6 (Hechos 25:13).

El mismo nombre en algunos casos surge del hecho de ser un titulo asociado con
realeza; como sucede con las palabras “Zar,” “Kaiser,” etc.

ABIMELEC era el nombre comun que se le daba a los reyes de Palestina.

AGAG, para los reyes de los Amalecitas.

CAESAR, para los emperadores romanos.

FARAON para los reyes egipcios, tales como Faraén Hopra (Jeremias 44:30;
Faradn Necao (2% Reyes 23:29, 33, 34, 35. Jeremias 46:2).

Podemos aprender una solemne leccion en la historia de la calamitosa y fatal
alianza matrimonial que se establecié entre Jehoram el hijo de Josafat con Atalia, la
hija de Acab y Jezabel.

Vemos que, después de esto, los mismos nombres le fueron otorgados a los miembros de las
dos familias, mostrando cuan estrecha lleg6 a ser esta alianza, y cuanta maldad produjo la
mala levadura leudando toda la masa.

No solamente fue destruida toda la casa de Jehova y todos sus vasos puestos en la
casa de Baal, sino que, ademés, ambas familias se fundieron en una sola y llegaron a ser
iguales en sus vidas y en su religion.

Los estudiantes Biblicos tienen que tener mucho cuidado en medio de esta
confusion creada a través de esta impia alianza: y las dificultades causadas por ella
deben ser notadas y sefialadas.

La misma persona posee un nombre diferente, 0 mas de uno:

ABIEL (1* Samuel 9:1) es NER de 1* Cronicas 9:39.

ISUT (1* Samuel 14:49) es ABINADAB del capitulo 31:2.

ABIMELEC de Salmos 34 (Titulo) es AQUIS de 1* Samuel 21:11.

LEVI de Lucas 5:27 es lo mismo que MATEO.

TOMAS y DIDIMO son los mismos nombres respectivamente en Hebreo y
Griego.

SILVANO (2% Corintios 1:19. 1* Tesalonicenses 1:1. 1* Pedro 5:12) es el mismo
SILAS de Hechos 15:22, 27, 34, 40; 16:19, 25).

CEFAS (Juan 1:42. 1* Corintios 1:12; 3:22; 9:5; 15:5. Galatas 2:9) es la forma
aramea para la griega de PEDRO. Su nombre hebreo era SIMEON o SIMON. Por eso
muchas veces es conocido por el nombre de SIMON PEDRO. Pero algunas veces se le
llamaba solamente SIMON.

LAS ESPOSAS DE ESAU.- Tal vez uno de los mas intrincados de estos
problemas es el de las esposas de Esat. Una vez que los infieles y “altos” criticos (los
cuales muchas veces significan también la misma cosa) han referido algunas veces que
hace parte de los elementos humanos en registros de poca confianza, serd bueno que
digamos algunas palabras acerca de ello.

En Génesis 36:1-3 tenemos “las generaciones de Esau.” Esta, por tanto, es la
correcta y establecida genealogia que debemos mantener como fundamento:

(1) Ada.
(2) Aholibama.

227




(3) Basemat.

(1) En cuanto a la primera, ADA, era hija de Elon el Heteo. En Génesis
26:34 tiene un segundo nombre, BASEMAT, y lo que sucede es que este es el mismo
nombre de su tercera esposa, y por eso se resalta aqui.

(2) En cuanto a la segunda, AHOLIBAMA, era hija de Anad el Heteo
(Génesis 36:3, 14, 25). En Génesis 26:34 se le llama JUDIT, y a su padre BEERI el
Heteo, y su nombre pasa a ser posteriormente ANA, a través del hecho que se menciona
en el capitulo 36:24 concerniente a ANA. “Este Ana es el que descubrié manantiales en
el desierto, cuando apacentaba los asnos de Zibeon su padre.”

Ese fue el origen de su segundo nombre BEERI o el hombre de las fuentes, o el
hombre que descubrié manantiales.

3) En cuanto a la tercera, BASEMAT, era la hija de Ismael y tenia por
segundo nombre MAHALAT (cap. 28:9).

No tenemos ningin problema, por tanto, si notamos con precision estos nombres
diferentes; y recordamos que siempre tiene que haber algo que nos haga ver todo
perfectamente claro, y que nos disipe todas las dudas; como en el caso de estas mujeres,
que recibieron un segundo o adicional nombre después de su casamiento.

Cambios de Nombres.- En algunos casos los diferentes nombres sufren una mudanza
definitiva, como en el caso de ABRAHAM por ABRAM (Génesis 17:5). BOANERGES
por JUAN y JACOBO, PEDRO por SIMON (Marcos 3:16, 17). PABLO por SAUL
(Hechos 13:9). DANIEL vy sus tres compafieros (Daniel 1:7). JOSE (Génesis 41:45).

Nombres Divinos y Titulos.- Estos también precisan ser discriminados con precision
si queremos explicar las dificultades que surgen, y ver la belleza que contiene las las
palabras de Dios.

No serd necesario dar ningun ejemplo ahora acerca de este tema pues ya lo hemos
tratado en nuestro V Canon.

(b) En cuanto a los Lugares.
() El Mismo nombre se otorga a diferentes lugares

CESAREA

1° Le fue ofrecida a DAN, anteriormente se llamaba Lais (Ver més adelante), y

2° Pas6 a llamarse CESAREA FILIPO (Mateos 16:13. Marcos 8:27) para
distinguirla de CESAREA de Palestina, la cual estaba en la costa (Hechos 18:22; 10:1,
24;12:19; 21:8, 25:6, 13).

ANTIOQUIA era el nombre de

1° Una ciudad en Siria (Hechos 11:20-26); y

2° Una ciudad de Psidia (Hechos 13:14).

DAN era el nombre de una ciudad o territorio en el norte de Palestina (Génesis
14:14. Deuteronomio 34:1), mucho tiempo antes la tribu de Dan cambié el nombre de

228




este otro lugar (anteriormente denominado Lais) por el de su ancestral pariente, Dan
(Jueces 18:29).

BETSAIDA:

1° La ciudad de Andrés y Pedro en la parte Noroeste de Galilea (Juan 1.44),
llamada polis, una ciudad.

2° En la parte Oeste y denominada kome, un pueblo, (Marcos 8:22, 23).

3° De Betsaida, Lucas 9:10 (posteriormente denominada Julias).

BEEROT:

1° En Benjamin, Josué 9:1-18. 2* Samuel 4:2.

2° De los hijos de los hijos de Jaacan, Deuteronomio 10:6 (Numeros 33:31, 32,
conocida como Beene — jaacan).

RAMA:

1° Una ciudad de Benjamin (Jueces 6:5; 19:13. 1* Samuel 22:6. Jeremias 31:15.
Mateo 2:18).

2° En Aser (Josué 19:29).

3° En Neftali (Josué 19:36).

4° En Galaad (2% Reyes 8:29, 2 Crénicas 22:69.

5° El lugar de nacimiento de Samuel (1* Samuel 1:19; 2:11, etc.).

Algunas veces estos nombres eran tan indeterminados que era necesario
acompanarlos de alguna palabra explicativa: -

KIRJATH. Proveniente de Kir, una pared o muro. Y de aqui procede:

1° Kirjath Arba (Génesis 23:2; 35:27. Josué 14:15; 13:54; 20:7; 21:11; Nehemias
11:25).

2° Kirjath Baal (Josué 15:60. 18:14).

3° Kirjath Huzoth (Numeros 22:39).

4° Kirjath Jearim (Josué 9:17).

5° Kirjath Sefer (Josué 15:15, 16. Jueces 1:11, 12).

Asi pues, si notamos con precision el uso de estos varios nombres no iremos,
como hacen muchos, a llegar a la conclusion de que exista ninguna “discrepancia.”
El mismo fenémeno sucede en todos los paises.

(2) El mismo lugar tiene diferentes nombres.

JEGAR- SAHADUTA era el nombre arameo, pero el nombre hebreo era Galaad
(teniendo los dos el mismo significado) (Génesis 31:47).

LUZ fue posteriormente llamada BETEL (Génesis 28:19).

HERMON era conocida como SIRION por los sidonios, y SENIR por los
amonitas (Deuteronomio 3:9) También por el nombre de Sion (cap.4:48).

EGIPTO era conocido como HAM (Salmos 78:51) y como RAHAB (Salmos
87:4. 89:10. Isaias 51:9).

229




JERUSALEN es llamada ARIEL (E! le6n de Dios, Isaias 29:1), y al mismo tiempo
era conocida por los jebuseos como JEBUS (Jueces 19:10).

BABILONIA es denominada también SHESHAK.

CESAREA en Galilea fue conocida como LAIS al principio, y posteriormente
como DAN (Jueces 28: 29. 1* Reyes 12:29). Pero tiene que ser diferenciada de otra
CESAREA, que se encontraba en la costa (Hechos 18:22, ver encima).

EL LAGO DE GENESARET también era conocido como el MAR DE
TIBERIAS, y como el MAR DE GALILEA (Juan 6:1, 23).

ARAM es lo mismo que MESOPOTAMIA y SIRIA (Numeros 23:7).

7. Cronologia

Una lectura precisa de las palabras, como estan escritas, nos hace ver rapidamente
que no hay una Cronologia definida como tal en las Escrituras. Los afios no son
enumerados como fechas, sino que indican duracion. Y cuando las fechas son utilizadas
entonces son calculadas como habiendo sucedido en un cierto afio algin
acontecimiento, o el comienzo de un reinado, o de una cautividad, etc.: por otro lado,
los afios son calculados como siendo en su cantidad, la duracion de un determinado
periodo. Este es el caso que se da con

Los 120 arios de Génesis 6:3.- estos son tomados generalmente como los ciento y
veinte anos anteriores al Diluvio. Pero (serd verdad?

La Version que estudiamos dice: “Y dijo Jehova,. No contendera mi espiritu con
el hombre para siempre, porque ciertamente ¢l es carne; mas seran sus dias ciento y
veinte afios.”

Existen varias interpretaciones tradicionales acerca de este versiculo, todas
igualmente insatisfactorias.

Tenemos la Rabinica, que dice que se refiere a la edad de Moisés.

La idea méas popular sostiene que se refiere al periodo de corrupcioén que antecede
al Diluvio: otra explicacion dice que es el cambio en la duracion de la vida humana.

Pero, si observamos con precision las palabras empleadas se vera que surge una
interpretacion diferente.

1° La palabra traducida por “hombre” es addam, Adan. Aparece 37 veces en los
primeros capitulos de Génesis (desde Génesis 1:- 6:3), y se traduce como Adan 19 veces
y hombre dieciocho veces. Sin el articulo aparece doce veces.

2° Con el articulo ha addam veintiuna veces.

3° No solo aparece con el articulo, sino con este y con el muy enfatico
demostrativo eth cuatro veces. Eth significa uno mismo, este mismo, este propio, y €s como
decimos muy enfatico.

4° En los apartados 2 y 3 siempre significa e/ hombre, Adan.

Donde aparece sin el articulo se traduce “Adéan” excepto en Génesis 1:26 y 2:5,
donde se traduce por “hombre”.

Donde se usa sin el articulo y con el pronombre y verbo en el plural, como sucede
en el cap. 1:26, denota el hombre o la humanidad como tal (Hagamos al hombre (singular)
... etc.)

230




En Génesis 6:1 tenemos Adan en el singular con el articulo, y significa, “Adan
comenzo6 a multiplicarse, y le nacieron hijas.” Aqui el pronombre plural nos muestra
que Eva se encontraba asociada con Adan como en cap. 5:2.

En Génesis 6:3 se debe leer el hombre Adan, porque tiene el articulo y es seguido
por el pronombre y el verbo en el Nimero Singular: “Porque ciertamente ¢l es carne.”
La forma hebrea es beshaggam hu’, porque él también. Esto no tiene sentido fuera de la
referencia al hombre Adan. ;A quien podria referirse la palabra “también” si no a ¢él? Si
significase los hombres como tales, diria, “porque ciertamente también ellos son carne’:
pero dice “porque €l también es.” Es decir, Adan ha pasado a ser como todos los demas.
El era carne como ellos eran carne. Toda carne habia corrompido su camino en la tierra.
Solamente Noé y su familia habia preservado sus generaciones “perfectas” (vers.8 y 9)
que en hebreo es tamin, sin mancha.

La palabra “generaciones” aparece dos veces en el versiculo 8. La primera se
refiere a la historia de la familia de Noé (7Toledoth); pero la segunda es una palabra
diferente (Dor), que significa sus contemporaneos.

Esta es la tercera referencia al fin de la vida de Adén. En Génesis 2:17 se anuncia
proféticamente. En el capitulo 3:22-24 se le expulsa del arbol de la vida del que no
puede comer y vivir para siempre; y ahora, aqui, el afio actual de su muerte es fijado. El
debe vivir ciento y veinte aflos mas, pero no para siempre.

En Génesis 3 tenemos una indicacién cronoldgica acerca de la fecha de este
anuncio. Adan vivid, en toda su vida, 930 afos. Si de aqui deducimos estos 120 afios,
obtendremos el afio 810 desde su nacimiento como la fecha del anuncio. Pero la
corrupcion de la cual se habla en este capitulo debe haber comenzado muy
anteriormente. La palabra “contender” es Dun. Aparece solamente aqui. Las Versiones
Antiguas le dan el sentido de permanente o habito interior. Son correctas; y lo que dice
verdaderamente Génesis 6:3 es, “Mi espiritu (o vida de alma) no permanecerd para
siempre en Adan, porque ¢l también es carne.) (Compare Isaias 57:16).

“Espiritu” aqui debe interpretarse como “aliento” igual que en el versiculo 17; y
7:15,22.

Todas las versiones utilizan la “s” minuscula y no la mayuscula.

Los 400 arios de Génesis 15:13 y Hechos 7:6 (ya los hemos tratado en nuestro V Canon)
Los 400 afios de Exodo 12:40 y Galatas 3:17 (visto también en el V Canon)
Los 450 afios de Hechos 13:20, y los 490 aiios de Daniel 9:24.

Estos hacen parte de un largo periodo: el segundo de cuatro periodos de 490 arios,
fue cuanto duraron los cuatrocientos y setenta hebdomas, o sesenta y siete de afios,
durante los cuales Jehova se encontraba en un pacto de relacion especial con Israel. Al
ser un pacto de relacion, los afios cuando estas relaciones fueron interrumpidas no fueron
calculados en el nimero de los afos de tal periodo.

Exactamente igual que en este presente intervalo, mientras que Israel es Lo ammi,
(“no sois mi pueblo” Oseas 1:9, 10. Isaias 54: 7, 8), los afios no son calculados, pero no
son deducibles de los 490 afios.

El primero de estos periodos es calculado desde el nacimiento de Abraham
(Génesis 11:26) hasta el Exodo. Pero para obtener 490 afios tenemos que deducir quince

anos. Y estos fueron exactamente el nimero de afios que Ismael estuvo en la casa de
Abraham.

231




El segundo periodo de 490 afios es calculado desde el Exodo (Exodo 12:40, 41)
hasta la Fundacion del Templo de Salomoén (1° Reyes 6:1). Pero para obtener estos 490
afios debemos deducir los noventa y tres afios de cautiverio de Jueces, y sumarle mas
tres para la edificacion.

Los 480 arios de 1° Reyes 6:1 es un numero Ordinal, y no Cardinal. Es el cuatrocientos y
dieciOCHO afio después de el Exodo, omitiendo los noventa y tres afios referidos
anteriormente.

El tercer periodo de 490 afios es calculado desde la dedicacion del Templo de
Salomon (1* Reyes 6:1) hasta “la salida de la orden para restaurar Jerusalén” (Daniel
9:24-27. Nehemias 2:11). Pero para obtener estos 490 afios debemos deducir los setenta
afios de Cautiverio en Babilonia.

El Cuarto periodo de 490 afios se cuenta desde la salida de la Orden (Nehemias
2:1-8), 454 D. C., hasta el cumplimiento; deduciendo el tiempo de este presente
intervalo, desde que se le “quito la vida al Mesias” (Daniel 9:26) hasta la plenitud del
tiempo de los gentiles (Lucas 21:24. Isaias 49:19, 20).

Estos paréntesis en los calculos de Dios; y el especial paréntesis de esta presente
Dispensacion en la que estamos ahora se pueden ver en el trabajo anterior que hemos
hecho en la primera parte del libro bajo el titulo de “Dividir Correctamente los Tiempos
y las Dispensaciones.”

8. Palabras Griegas Sinonimas

La importancia de ser precisos a la hora de discriminar muchas palabras griegas
sindnimas no puede ser descuidada. Esto puede ser hecho por lectores castellanos que
tengan poco o ningin conocimiento del griego a través del uso de un Léxico y
Concordancia. Por este medio el significado de cualquier palabra griega puede ser
facilmente descubierto, y los diferentes significados entre las varias palabras que son
similarmente traducidas. Entre las mds importantes estan las palabras traducidas por
“mundo,” “lavar,” “
“no”y “no es.”

Existen 32 palabras diferentes que se traducen por “venir,” 10 para “destruir,” 18
“recibir,” 5 “descanso,” 8 “decir,” 13 “ver,” 12 “liberar,” 13 “dentro” 20 “mostrar,” 13
“entonces,” 12 “pensar,” 17 “cuando,” 22 “para,” 11 “sufrir,” 22 “tomar,” 17 “por
tanto,” 14 “llamar,” 6 “conocer,” 9 “salir,” 10 “ordenar,” 14 ‘“hacer,” 7 “maestro,” 7
“mente,” 16 “dar,” 21 “ir,” 15 “guardar,” 5 “orar,” 6 “predicar,” 4 “redimir,” 8 “lavar,”
12 “percibir,” 4 “perfecto,” 6 “perecer,” etc.

Podremos observar que, algunas veces, la misma palabra castellana aparece
solamente en dos pasajes, pero en cada caso puede que sea una palabra diferente en el
griego; “fundar,” “gastar,” “censor,” “cierto,” “compaiia con,

“malhechor,” “soportar,” “soportar,” “razon,” “religioso,” “raza,.”

Algunas veces también la palabra castellana aparece tres veces y en cada una de
las veces representa una palabra griega diferente: “imaginacion,” “mercader,” “’estar
con” “tentacion.”

“Tempestad” aparece cuatro veces, cada una de ellas es una palabra diferente.

“Proposito aparece siete veces, y seis de ellas corresponden a palabras griegas
diferentes.

2 ¢ 9% e6s 99 C6g

si (condicional)” “procurar,” “infierno,” “juicio,” y las negativas

b 1Y 29 ¢ 99 66y

testigo,” “joven,”

99 ¢ 29 ¢ 9 ¢

9% €eY

232




Estos ejemplos (tomados al acaso) seran suficientes para mostrar la importancia
de ser precisos cuando tenemos que interpretar las “palabras que el espiritu santo
enseno.”

Podemos, por tanto, usar nuestro propio Critico Léxico y Concordancia para Espariol y el
Nuevo Testamento Griego, porque las ocurrencias de la palabra castellana sobre la que se
procura tener mas entendimiento son dadas en una lista en la cual las palabras Griegas
son referidas a través de numeracion; y su correcto significado puede verse muy
facilmente.

9. Palabras Hebreas Sinonimas.

Tenemos un sinonimo similar en el caso de las traducciones de las palabras
Hebreas.

No son menos de 66 las palabras hebreas que son traducidas por “traer,” 45
“permanecer,” 49 “hacer,” 24 “pensar,” 74 “tomar,” 23 “correr,” 24 “guardar,” 23
“crecer,” 26 “volver,” 30 “tribulacion,” 35 “dar,” 68 “ir,” 26 “cubrir,” 25 “liberar,” 55
“destruir,” 12 “comer,” 27 “final,” 24 “caer.”

Nuestra palabra castellana “saber” se utiliza para representar 5 palabras Hebreas,
“juzgar,” 7, “aqui” 4, “habitacién” 11, “profeta” 5, “mundo” 5, “trabajo” 21, “corazén
7, “congregacion” 4.

La importancia que todo esto tiene se podrd observar cuando tomamos por
ejemplo la palabra “hombre” que representa trece diferentes palabras hebreas, por lo
cual es muy importante para nosotros que las distingamos:

Addam, hombre como ser creado, y descendiente del primer hombre.
Ish, un hombre notable por su cualidad o rango.

Enosh, un comun, hombre mortal.

Gever, un hombre fuerte o valiente.

Algunas veces una traduccion al espafiol se utiliza solamente dos veces, y en cada
una de ellas es una palabra hebrea diferente.

Otras veces una palabra espafiola aparece solamente tres veces, y cada una
representa una palabra hebrea diferente.

La palabra hebrea para Tabernaculo debe ser cuidadosamente entendida:
Ohel, tienda, como referente al lugar donde la personas o la congregacion se juntaba

en asamblea.
Mishcan, tabernaculo, como referente al lugar donde Dios habita.

Las palabras hebreas traducidas por “pecado” también tienen que ser bien
discriminadas.
(asham), es pecado moral o ceremonial cometido por error o ignorancia.

Generalmente se traduce por traspasos.
(Chatah), pecado, como ignorar la sefial; un dejar de realizar lo que se debe.
(avon), pecado, en su naturaleza y consecuencias, iniquidad.
(Pesah’), pecado, como rebelion contra la autoridad constituida.
(shagah), pecado, Error a través de inadvertencia.

233




Estos ejemplos han sido tomados al acaso, solamente sirven como ejemplos de
esta rama que estamos tratando.

Como ayuda para estas Palabras del Antiguo Testamento, tenemos varias
Concordancias disponibles. Y en la misma linea también podemos hacer uso de los varios
Léxicos y Concordancia del Nuevo Testamento Griego.

10 El Caso Genitivo

La importancia de la precision no se demuestra tan claramente en ningtn otro sitio
como en el caso de la interpretacion de la palabra “de.”

Generalmente es el signo del caso Genitivo, aunque también se utiliza para
representar catorce diferentes palabras griegas. Lo que estas palabras son y donde las
traducciones pueden ser bien observadas (en lo que concierne al Nuevo Testamento)
debajo de la palabra “DE” es en un Critico Léxico y Concordancia.

En los demads casos se traduce como el Caso Genitivo de un nombre: y lo utiliza el
Espiritu Santo con una variedad de diferentes sentidos. Nos proponemos presentarlas en
nueve clases diferentes.

Cada estudiante de la Biblia que desee disfrutar del estudio de las “palabras” de
Dios debe pararse siempre que se depare con la palabra “de,” y mirar primero en el
Léxico Critico y ver si representa una palabra griega aparte.

Si verifica que no, entonces es porque debe ser el caso Genitivo de alguin nombre;
y en ese caso pertenece a una de las nueve clases.

Nadie podréa ayudarlo a determinar a cual de las nueve pertenece. Las opiniones
pueden ser, y son, diferentes. EI Contexto y un instinto espiritual seran la mejor de las
guias.

Algunas veces pueden surgir dudas en cuanto a cudl de dos clases pueda
pertenecer; y generalmente sucede que pertenezca a ambas, y que en cada una resida un
sentido Escritural verdadero.

(a) El Genitivo de Cardacter.- Este se da cuando es un adjetivo enfético. La
manera comun de calificar un Nombre es usando un Adjetivo; pero cuando el énfasis
especifico se desea colocar sobre el Adjetivo, el autor se sale de su camino para usar un
Nombre como alternativa, lo cual es una Figura Literaria llamada endlage, o mudanza. Asi
por ejemplo, si nosotros decimos, “un dia soleado,” el énfasis reside sobre “el dia,” y
queremos decir un “un DIA soleado.” Si nosotros decimos “un radiante dia de sol,”
nosotros cambiamos el Adjetivo “soleado” por el nombre “sol,” y asi ponemos el
énfasis sobre “el sol” que caracteriza al dia.

Asi pues, si la Escritura usa el adjetivo “poderosos” en conexiéon con “angeles”
“poderosos angeles,” el énfasis residiria en el Nombre “dngeles”: “poderosos
ANGELES,” pero si se llama la atencion sobre el poder que poseen se diria “4ngeles de
PODER” o el “PODERIO de los 4ngeles” (2* Tesalonicenses 1:7)

Los siguientes ejemplos nos serviran de ilustracion.

“Sion el monte de mi santidad,” mi SANTO monte (Salmos 2:6).
“Un var6n de entendimiento” es un hombre SABIO (Esdras 8:1)
“El pan de los nifios” el pan DE LOS NINOS (Mateos 15:26).

234




“El trono de su gloria”: su GLORIOSO trono. (Mateos 19:28).

“El cuerpo de la muerte”: su cuerpo MORTAL (Romanos 7:24).

“La palabra de vida”: La palabra VIVIENTE. (1* Juan 1:1).

“La palabra de verdad”: la palabra VERDADERA (2* Timoteo 2:15). Esta se
encuentra en contraste con los demas pasajes donde encontramos el Adjetivo, y el
énfasis reside sobre “los verdaderos DICHOS,” (Apocalipsis 19:9; 22:6), o las
“verdaderas PALABRAS” (Hechos 16:25). En el primer caso (2* Timoteo 2:15) el
énfasis se pone sobre el cardcter de lo que se ha dicho, en los otros sobre el asunto.

(b) El Genitivo de Origen

Este sefiala la causa efectiva; la fuente de donde algo tiene su origen.

“ Palabras de Dios” no es caracter (Divinas palabras), sino las palabras que
PROVIENEN de Dios (Numeros 24:4, 16).

“El menosprecio de sus hijos e hijas” significa el desprecio producido POR Su
pueblo” (Deuteronomio 32:19).

“Asolamiento de extranos” asolado POR extranjeros. (Isaias 1:7).

“El Principe de paz” el Principe que TRAE paz (Isaias 9:6).

“El castigo de nuestra paz” significa el castigo o sacrificio que PROCURO
nuestra paz (Isaias 53:5).

“Visiones de Dios” significa visiones PROVENIENTES de Dios, dadas por Dios
(Ezequiel 1:1).

“Reino de los cielos” “reino de Dios,” significa el reino que PROCEDE desde los
celestiales, siendo “no de” salido de o proveniente de este mundo (Juan 18:36).

“Justificacion de vida,” significa que PRODUCE o DA vida (Romanos 5:18).

“El poder de Su Palabra” esto no significa Su poderosa palabra, sino que Su
Palabra es el instrumento POR EL CUAL opera Su poder (Hebreos 1:3).

29 ¢

(c) El Genitivo de Posesion

Este tal vez sea el mas comun, y generalmente no ofrece dudas. Pero hay unos
pocos casos que no son tan claros.

“Los negocios de mi Padre” significa los negocios DE MI PADRE, los cuales
eran la voluntad de Dios (Lucas 2:49. Aqui el énfasis reside en el Pronombre “mi” que
estd en contraste con el “tu” del versiculo 48.

“La espada del espiritu” significa la espada que tiene el Espiritu, la cual es la
Palabra de Dios (Efesios 6:17).

“La paz de Dios” significa la paz que tiene Dios; la paz que reina con El, y en Su
presencia, la paz que le pertenece. De esta es la paz que sabremos algo si le hacemos
conocidas todas nuestras peticiones a El (Filipenses 4:6, 7).

“La paciencia de Cristo” significa la paciencia que tiene Cristo esperando. (2°
Tesalonicenses 3:5)

(d) El Genitivo de Aposicion

235




29 ¢¢

En este caso “de” significa “es decir,” “esto es” o “lo cual es.”

“Sobre las alturas de las nubes” “las alturas, es decir, las nubes ” (Isaias 14.14).

“El Templo de Su cuerpo” significa el templo, esto es, Su cuerpo (Juan 2:21).

“La casa de nuestro Tabernaculo.” (2% Corintios 5:1).

“Las partes mas bajas de la tierra” significan las partes mas baja, las cuales son,
las de la tierra (Efesios 4:9) en contraste con las celestiales.

“El beneplacito de Su justicia” (Efesios 4:9) es decir, “justicia.”

“Las ciudades de Sodoma,” etc. lo cual significa “las ciudades, esto es, Sodoma y
Gomorra” (2% Pedro 2:6).

(e) El Genitivo de Relacion.

Este es tal vez el mas interesante de todos; y requiere una mayor variedad en la
manera de expresar la particular relacion. Esta puede ser tomada por el contexto. Puede
ser objetiva, o subjetiva, o ambas. Por ejemplo:

“El amor de Cristo” (2* Corintios 5:14). ;Se trata del amor que Cristo nos tiene a
nosotros? O ;es el amor que nosotros le devotamos? Nadie puede decidirlo sin tener en
cuenta el contexto. El versiculo 14 parece mostrar que es el amor que Cristo nos tiene
una vez que habla de que muri6 por nosotros; pero, si lo juzgamos desde el punto de
vista del versiculo 13, parece ser el incentivo poder del amor por Cristo que hace al
Apostol Pablo mantenerse firme al lado de ¢él.

Los siguientes son unos pocos ejemplos:-

“El &rbol de la vida” e el arbol que PRESERVA la vida (Génesis 2:9).

“El camino del arbol de la vida” es el GUIA AL arbol de la vida (Génesis 3:24).

“El Dios de mi justicia” es el Dios que DEFIENDE mi justa causa. (Salmos 4:1).

“Por la fe de Jesucristo” la fe que dice RESPECTO A Jesucristo (Romanos 3:22).

“Obediencia de Cristo” significa la obediencia DEBIDA a Jesucristo (2* Corintios
10:5).

“El testimonio de Jesus” significa el testimonio CONCERNIENTE a Jesus; o tal
vez el testimonio que €l dio (Genitivo de origen). (Apocalipsis 19:10).

(f) El Genitivo del Material.

Cuando el genitivo denota el material de lo que cualquier cosa esta hecha, las
palabras “hecho de” hacen la sustitucion por ella:-

“Ttnica de pieles” hecha de pieles. (Génesis 3:21).
“Un arca de madera” (Génesis 6:14).

“Una casa de cedro” (2* Samuel 7:2).
“Esta cabeza de oro” (Daniel 2:38.)

(g) El Genitivo de los Contenidos

236




Denota aquello de lo que algo esta lleno.

“Una botella de vino” significa una botella o recipiente de piel LLENA CON
vino. (1* Samuel 16:20).
“Un vaso de agua fria” un vaso CONTENIENDO agua fria (Mateos 10:42).

Este es el Genitivo que al cual siempre le sigue el verbo llenar : mientras que el
recipiente lleno toma el caso Acusativo, y aquella persona que lo llena se pone en el caso
Dativo.

“Fueron todos llenos DE pneuma hagion,(el don,con la manifestacion de hablar en
lenguas) y comenzaron a hablar en lenguas segtn el Espiritu (el donador) les daba que
hablasen. (Hechos 2:4).

En Romanos 15:13 tenemos los tres casos en un mismo versiculo: “Y el Dios de
esperanza (que DA esperanza) os llene (caso Acusativo) de todo gozo y paz (CON todo
g0zo y paz) en (A TRAVES de) el creer.” (caso Dativo).

“Llenos de miedo” (Lucas 5:26).

“Llenos de gozo” (Hechos 13:52).

(h) El Genitivo de Particion
Separacion, o Ablacion, cuando denota estar en o entre, o hace parte de:

“El mas pequefio de los Apostoles” el mas pequefio ENTRE los apostoles (1?
Corintios 15:9).

(i) Dos Genitivos dependientes entre si

Los dos deben ser distinguidos, y son generalmente bien diferentes, el uno del
otro.

“Al otro lado del mar de Galilea (Relacion), el de Tiberias (Aposicion), y significa “el
mar que PERTENECE A Galilea, ES DECIR, Tiberias” (Juan 6:1).

Todos los pasajes que hemos visto anteriormente son dados solamente como
ejemplos de cada una de las clases del Genitivo: y son suficientes para mostrar que hay
una puerta abierta que da para un campo muy grande de estudio provechoso, si vemos la
importancia que tiene la precision de nuestro estudio en la Palabra de Dios.

Es maravilloso pensar cuantas ideas se pueden sacar provenientes de esta pequefia
palabra “de”.

CANON 9

237




FIGURAS LITERARIAS

Cuando decimos que la mayor parte de los errores que causan las infelices
divisiones hoy en dia, provienen tanto por tomar de manera literal aquello que es
Figurativo, como por tomar de manera Figurativa aquello que es literal, la importancia
de esta rama de estudio no puede ser subestimada.

Y sin embargo es practicamente ignorada.

Solamente unos pocos escritores, que pueden ser contados con los dedos de una
mano, han prestado alguna atencion a lo largo del tiempo a esta materia. Y sin embargo
es ahi donde reside la verdadera raiz de toda traduccién; y es la llave de una segura
interpretacion.

John Vilant Macbeth, profesor de Retdrica etc. en la Universidad de Virginia
Oeste, ha dicho: “No existe ni tan siquiera un estudio que sea tolerable en el buen trato
de las Figuras que hay presentemente en nuestro idioma. ;Habrad alguno en cualquier
otro idioma? No tenemos una discusion consecutiva sobre ellas sino solamente en unas
pocas paginas. Los escritores generalmente, aun los mds capacitados, estdn
completamente en tinieblas en cuanto a la precisa distincién entre una Trope y una
Metonimia; y muy pocos hombres literatos han oido hablar acerca de una Hipocatdastasis.”

Esta asercion es verdadera. El Periodismo de hoy en dia no tiene ni idea ni sabe
nada de esta materia. No se va mas alla de una Metdfora, y se habla ignorantemente de
“Mezcla de Metaforas” dando la idea de que no existen més Figuras Literarias, y
pensando que todas las Figuras sean “Metéaforas.”

Dean Alford se referia continuamente a la figura Hendiadis; y muy dificilmente
encontraremos algin comentador que le de importancia a las Figuras Literarias excepto
a John Albert Bengel. Y desde que fue publicado su Comentario (1687-1752) ninglin otro
comentador ha sacado a relucir esta materia para poder aplicarse en el esclarecimiento
de la Escritura. Como lo hizo Bengel.

Nadie se ha inventado las Figuras Literarias. Todo el mundo las utiliza
inconscientemente. Surgen espontdineamente de la necesidad en el uso del lenguaje.

Una Figura tiene que ver con /a forma. Cuando hablamos acerca de una persona
diciendo que va hecha “una figura” queremos decir que ¢l o ella estd vestida de una
manera atipica y que no es habitual, tanto por el color, como por el corte o como por el
material que lleva.

De igual manera, una Figura es una palabra, o conjunto de palabras utilizadas
fuera de su sentido comun; o sacadas de su orden usual dentro de una frase; o es una
frase dicha de una manera peculiar, o una idea expresada de forma inusual.

Un Figura es un salirse de las naturales y fijas leyes gramaticales estipuladas; una
legitima fuga de las normas: no son procedente de la ignorancia o hechas por accidente,
sino que tienen un designio intencional.

Esta fuga o salida se da con el propdsito especifico de llamar la atencidén sobre lo
que se dice, en orden a enfatizar la idea y resefiarla.

Por tanto, las Figuras, cuando son utilizadas en conexion con “las palabras que el
Espiritu Santo ensefia” nos ofrecen las marcas propias del Espiritu Santo, de nuestra
Biblia. Oimos hablar de los “Testamentos marcados,” pero no tienen que ver nada con
lo que estamos tratando, porque esas marcas son hechas por manos humanas y son
senales puestas conforme a lo que le parece importante a la persona que las hizo.
(Cuanto mas importantes y maravillosas deben ser las propias marcas que sefiald el

238




Espiritu Santo, llamando nuestra atencion sobre aquello que El desea que aprendamos,
de manera enfatica, y de acuerdo a Su propia especial ensefianza?

Una Figura no tiene por qué ser un hecho veridico, pero produce un verdadero
sentimiento, que realza la verdad.

Nosotros podemos decir “la tierra esta seca: esto seria una declaracion normal
de un hecho real. Pero si dijésemos “la tierra esta sedienta,” estariamos usando una
Figura, no tan real para el hecho, sino realzando la realidad, y apelando al sentimiento;
una declaracion llena de fuerza y de vida.

Por eso decimos “un corazon de piedra,” “una voluntad de hierro.” En estos casos
siempre damos una sensacion que realza aquello que verdaderamente queremos decir.

Todas estas expresiones son Figuras separadas, todas ellas tienen sus propios
nombres. Estos nombres fueron casi todos otorgados por los griegos algunos siglos
antes de Cristo; y su nimero ronda las centenas, muchas de ellas se subdividen en
variedades.

En nuestra propia obra de mas de 1000 paginas hemos clasificado 217 Figuras; y
hemos expuesto mas de 8.000 pasajes de Escritura ilustradas con esas Figuras. Cuando
referimos que estas ilustraciones son solamente ofrecidas a via de ejemplos, queremos
decir que todavia existe un vasto campo de estudio en esta materia para el estudiante
Biblico.

Por otro lado, también se podrd deducir que es imposible ahora hacer algo mas
que no sea llamar la atencidon sobre este asunto; si no fuese asi estariamos obligados a
dar varios ejemplos de Elipsis, Metonimias, Metalepsis, Asindeton, Polisindeton, Hipocatdstasis,
y Metdforas, que al fin y al cabo es una figura por si misma y no un nombre general para
todas las Figuras, como los escritores modernos parecen pensar.

Sostenemos que han surgido muchos errores debido a la ignorancia de las Figuras.

Estos errores deben por tanto ser rebatidos no simplemente con argumentos, sino
con hechos Cientificos, Literarios y Gramaticales. Asi, pues:

“Este es mi cuerpo” puede ser probado que se trata de una Metdfora, que significa
“esto representa mi cuerpo” (Mateos 26:26).

“Tenemos un altar” se puede probar que es una Mefonimia, que significa “tenemos
un sacrificio” (Hebreos 13:10).

Y lo mismo sucede con muchos pasajes que han creado mucha confusion a los
lectores, dificultades a los comentadores, y divisiones entre los hermanos.

Nosotros avisamos solemnemente, por tanto, que se debe prestar una atencion
muy especial a las “Figuras Literarias,” sin las cuales no sera posible hacer un estudio
acabado de la Biblia.

2 e

239




CANON 10

Interpretacion y Aplicacion

Es importantisimo que veamos clara y constantemente la diferencia que existe
entre estas dos materias.

La Interpretacion de un pasaje es una cosa, pero la Aplicacion de ese mismo
pasaje es una cosa muy distinta.

La Interpretacién de un pasaje pertenece a la ocasion cuando, y a las personas a
las cuales, o de cuales, las palabras fueron originalmente dirigidas y entendidas. Cuando
esta norma es establecida, entonces debemos averiguar si hay alguna puerta abierta para
poder hacer alguna aplicacion de las palabras para nosotros o para otros., y podremos
hacerlo hasta el punto de que no entre en conflicto con ninglin otro-s pasaje-s.

Ya hemos visto algunos detalles sobre este asunto y de su importancia en
conexion con la Verdad en las Dispensaciones y Ensefianzas respectivas; pero este
principio va mas alld de lo que ya hemos expuesto, y afecta a todo tipo de Verdad.

Es por eso que se hace tan indispensable y tiene tanto peso el precepto de dividir
correctamente la Palabra de la verdad.

Puede darse el caso, cuando la aplicacion se hace completamente de acuerdo con
la ensefanza dada de la Escritura en un lugar especifico, que no solamente sea verdad,
sino que, ademas, también pueda tener un mas profundo y mas real significado que la
interpretacion en si misma: y junte tanto la verdad como la leccion a un nivel mas
elevado.

Toda la dulzura, toda la bendicidon, toda la verdad puede ser obtenida a través de
una sabia aplicacion, sin tener porqué forzar la verdadera interpretacion. Esta debe
preservarse in toda su integridad, y sin embargo algo verdaderamente espiritual puede
ser apropiado por via de aplicacion.; de hecho, todo lo que se desee puede ser aplicado,
sin provocar ninguna violacion en la Palabra Divina, como se hace cuando su
interpretacion no es simplemente ignorada, sino generalmente cuando la aplicacion es
verdaderamente sustituida por la interpretacion.

Este Canon debe gobernar siempre nuestro estudio de la Palabra y las Palabras de
Dios. Su importancia no puede ser subvalorada si queremos no solamente entender pero
realmente disfrutar nuestros estudios en la Biblia.

Debe ponerse en practica en casi todas las paginas de la Escritura; y a este
respecto no podemos hacer otra cosa que dar unos cuantos ejemplos.

Debemos contentarnos con unos pocos que sirvan después de guia en el camino
por los que otros pasajes deben ser de la misma manera tratados.

Veamos, por ejemplo:

1 Los Acontecimientos de la Creacion (Génesis 1).- En vez de martirizarnos la cabeza
con religiosos “relatos de creacion,” donde las babélicas incoherencias de las personas
imperan en la corrupcidn, o tienen poco de la verdad primitiva, debemos volvernos a los
registros inspirados y ver la asercion Divina, “El principio de Tu Palabra es verdad”
(Salmos 119:160)

Ya estamos capacitados para tratar con la interpretacion de Génesis 1, y para ver
que el primer capitulo de Génesis, cuando se compara con otras Escrituras, va mucho
mas alla que todas las tergiversaciones “hipotéticas” de los Geologos, los cuales se
esconden bajo el nombre de “la falsamente llamada ciencia.” (1* Timoteo 6:20).

240




’

“En el principio creo Dios los cielos y la tierra.” — Este es “el mundo de entonces” de 2°
Pedro 3:6.

Y la tierra se volvio tohu y bohu.- el verbo “estaba” significa, y debe traducirse “se
volvio” o “pasé a estar” como en otros lugares donde aparece.

Se volvié fohu. Cualquiera que sea el significado de lo que se traduce por “sin
forma,” se establece especificamente en Isaias 44:18 que Dios “no la creo6 tohu. ” Por eso
debe “haberse vuelto™ asi, como lo declara Génesis 1:2.

La combinacién de las dos palabras tohu y bohu aparecen en Isaias 44:19; 34:11,y
Jeremias 4:23, donde se puede observar que denota desolacion, ruina, caos , devastacion.

Ese fue el fin del “mundo de entonces” (2* Pedro 3:5, 6).

El capitulo siguiente continua con la descripcion de la creacion de “los cielos y la
tierra que existen ahora” (2* Pedro 3:7); y en 2 Pedro 3:13 se nos informa que a estos le
seguiran “unos nuevos cielos y un nueva tierra.”

Si interpretamos el capitulo sobre estas lineas, y no hacemos a Moisés o al Espiritu
Santo responsables por estos errores de traductores y comentadores, tendremos una
solida base para todas las aplicaciones que le hagamos.

Si lo hacemos asi, vamos a destruir las miserables imaginaciones de un criticismo
que dice tratarse de una “alegoria” o a un “mito.”

La interpretacion nos dice que en algin momento dentro de las edades pasadas
eternas, “Dios creo los cielos y la tierra.”

Y entonces, que en ese momento, de alguna manera, y por alguna razén (que no
esta revelada) se volvio una ruina, vacia, desolada, devastada, e inundada de agua.

Esta es la interpretacion.

Ahora bien, la aplicacion de esto a la creacion y a la nueva creacion del hombre
reside sobre este seguro fundamento; y revelan verdad y ensefianza de infinita
importancia.

(1) La tierra fue creada perfecta. Esto esta inserido en la palabra “cred,” y dentro
de la palabra “cosmos.” Asi era el hombre también. “Dios hizo al hombre
recto.” (Eclesiastés 7:29).

(2) Pero la tierra se volvio perversa, y lo mismo sucedié con el hombre. Aqui no
se nos dice por qué o cuando se volvio el hombre asi: pero si se nos dice como en
Génesis 3. La condicion natural del hombre se describe como “muerta”
(Efesios 4:18), “entenebrecido” (Efesios 4:18), y “destituido de toda cosa
buena” (Romanos 7:18).

(3) Mientras que la creacidon antigua se encontraba en una condicion arruinada, el
primer acto o movimiento fue de parte de Dios: “el espiritu de Dios se movia”
(Génesis 1:2). Asi sucede también con el hombre. Debe “renacer del espiritu”
(Juan 3:5, 6).

(4) El acto siguiente también fue de Dios, “Y dijo Dios” (Génesis 1:3). Dios
hablé. Vino la Palabra de Dios. Igual con el hombre. Debe ser “engendrado
por la Palabra de Dios” asi como por el espiritu (1* Pedro 1:23-25).

(5) El siguiente acto creativo fue la creacion de la luz. Y esta es la verdad que
experimenta el pecador hecho salvo: “La exposicion de tus palabras alumbra”
(Salmos 119:130). Esta es precisamente la aplicacion que se hace en 2°
Corintios 4:6: “Porque Dios, que mando6 que de las tinieblas resplandeciese la
luz, es el que resplandeci6 en nuestros corazones, para iluminacion del
conocimiento de la gloria de Dios en la faz de Jesucristo.”

241




(6) En la Antigua Creacion la luz brill6 sobre las tinieblas; y 1o mismo sucedié en
la Nueva Creacion. Por eso es lo primero que nos vino a nosotros. Este fue
nuestro punto de partida. Desde aqui es desde donde comenzamos a
experimentar y adquirir a un conocimiento de todo lo que ha ocurrido. Una
enorme cantidad de trabajo ha sido producido por Dios antes de que fuésemos
nosotros conscientes de alguna cosa excepto de la miseria que portdbamos.
Pero cuando aprendemos la verdadera aplicacion de la interpretacion,
entonces, a pesar de todo el mal que la luz nos ha revelado , nosotros alzamos
los ojos y le agradecemos a Dios por la luz, y decimos, como Dios dijo cuando
vio la luz, que “es buena en gran manera.”

Otro ejemplo puede ser observado en

2 El Desprecio del Mesias (Isaias 53.). — La interpretacion pertenece a aquellos a
quienes fue especialmente dirigida por el profeta Isaias, que proclamo6 sobre y para
“Juda y Jerusalén”; y este capitulo debe tener su propio sitio en el contexto en el cual
Dios Mismo lo ha colocado.

Partiendo de su interpretacion no podemos perdernos las preciosas verdades que
contiene para nosotros cuando las aplicamos debidamente, y lo hacemos, de acuerdo con
nuestras propias Epistolas a la Iglesia. Su solemne y gran leccion es atn mas fuerte y
profunda en su aplicacion que en su interpretacion.

Debemos todos admitir que Israel esté capacitado para usar estas palabras en un
sentido en el que nosotros nunca podremos.

El Sefior Jests llego a un estado tan deteriorado en medio de ellos (vers. 2) como
nosotros no lo podremos ver nunca.

Llegar a ese punto tenia un sentido literal en el cual Su Pueblo, para los cuales
habia venido, no vio nada de atractivo en ¢él, ni ningin parecido (de tal manera llegéd a
estar desfigurado que no se reconocia como un ser humano), lo cual no es igualmente
verdad para nosotros, como Gentiles, aunque pueda ser verdaderamente aplicado a
nosotros.

Lleg6 a un estado en el que ellos “escondieron de €l sus rostros” (Vers.3), lo que
no podemos decir que sea igualmente verdad para nosotros, siendo Gentiles, aunque
nuestra aplicado de las palabras tenga partes reales.

Nosotros no fuimos “ovejas” ni “pueblo” como lo era Israel, y no se puede decir
de nosotros como se decia de ellos, “Todos nosotros nos descarriamos como ovejas”
(Vers.6). Nosotros fuimos reconocidos bien mas que “ovejas perdidas” (Mateos 10:6):
nosotros estamos “muertos en delitos y pecados,” sin embargo acerca de Israel se dice
especialmente que ellos eran “las ovejas de su rebano” (Salmos 95:7; etc.).

Fue para el pueblo de Isaias que el Mesias fue cortado (Vers.8); pero, como fue
revelado posteriormente, nosotros podemos aplicar las palabras en un mismo y verdadero
sentido acerca de nosotros.

3 La Lamentacion de Israel (Apocalipsis 1:7).- De la misma manera, existe un muy
especial sentido por el cual la interpretacion de las palabras en Apocalipsis 1:7 seran
verdad acerca de Israel — “Los que lo traspasaron...haran lamentacion por ¢l.” Solo
podemos darle solamente aplicacion restringida para nosotros mismos; pero ciertamente
no tiene ninguna interpretacion de nosotros.

242




4 La casa del Alfarero (Jeremias 18). — Este capitulo nos aporta un instructivo
ejemplo de este Canon. Se le dice al profeta que descienda a casa del Alfarero y que
observe lo que ¢l hace.

El ve que el Alfarero esta haciendo un vaso en la rueda, y el vaso se le rompe en
sus manos.

Entonces hace un nuevo vaso otra vez como al Alfarero le place. (Vers.1-4).

En los versiculos siguientes, la interpretacion es dada por Dios Mismo, y la
interpretacion es de Israel.

Cuando Jehova envi6 a Jeremias a la casa del Alfarero, lo hizo para ensefiarle un
gran y eterno principio, que £l jamds remienda lo que el hombre haya estropeado, sino que le
pone un fin y lo sustituye completamente poniendo en su lugar algo nuevo.

La propia interpretacion de Jehova de lo que Jeremias vio, fue que Israel, igual que
aquel vaso, llegd a quebrarse. El el gran Alfarero, no iria a remendar la nacidn; sino
que harfa una nueva nacion, una nueva Israel en donde El pudiese poner un nuevo
espiritu, y escribir Su ley en sus corazones (Jeremias 18. Y 21:31-37). Esta nueva
nacion es la interpretacion del Sefior Jesus también, en Mateo 21:43, cuando el se
refiere a y acerca de la nacion, en su Dia, “Por tanto os digo, que el reino de Dios sera
quitado de vosotros, y sera dado a gente que produzca los frutos de é1.”

Esta es la propia interpretacion de Dios, y no debemos ignorarla; ni robarle a Israel
de la bendita esperanza que se le revela ahi, y que todavia esta reservada para esa
nacion.

Pero, partiendo de la base de que Israel posee por completo esta promesa tenemos
libertad de hacer muchas aplicaciones de la leccion que se da en la casa del Alfarero y
que son consistentes con las demés ensefanzas de la Palabra de Dios.

Podemos aplicarla a “los nuevos cielos y la nueva tierra que ahora son” Esta tierra
se encuentra debajo de maldicidn, y quebrada: y tan quebrada que “toda la creacion gime
auna y estd con dolores de parto hasta ahora” (Romanos 8:22). La voluntad de Dios no
es remendar esta tierra; sino hacer “un nuevo cielo y una nueva tierra” (2* Pedro 3:13);
como “bien le parezca hacerla al Alfarero;” y de la cual esta tierra presente una prueba
en las bendiciones del milenio (Apocalipsis 21, 22). Todos aquellos que estan
intentando remendar esta quebrada creacion todavia no han aprendido la leccion de esta
aplicacion de la casa del Alfarero.

Podemos aplicarla al hombre. El hombre se encontraba quebrado, y desde la
Caida pas6 a estar alienado de la vida Dios (Romanos 5:12-21. Efesios 1:3; 4:17-19.
etc.), La voluntad de Dios no pasa por enmendar o reformar al hombre natural; sino que
El hace “un nuevo hombre” “una nueva creacion en Cristo, y les da un nuevo espiritu;
“conforme le agrada al Alfarero hacerlo.”

Podemos aplicarlo al Pacto que Dios hizo con Israel, “al cual ellos han quebrado,”
dice El. Aquel pacto fue quebrado. Pero Dios no quiere remendarlo. El “hace un nuevo
Pacto.” Esta es Su propia aplicacion, y la encontramos en Hebreos 8:7-13; 10:16.
(Compare con Jeremias 31:33, 34).

Podemos aplicarla a los Sacrificios ordenados por Dios. Pero estos también fueron
quebrados en su elaboracion. Ellos, igual que el Pacto en si mismo, “no era perfecto;”
“porque la sangre de los toros y de los machos cabrios no pueden quitar los pecados.”
Fueron quebrados, y no seran remendados. Un nuevo y viviente camino se ha abierto a
través del sacrificio de Jesucristo — de una vez por todas. “He aqui vengo, oh Dios, para
hacer tu voluntad; quita lo primero para establecer esto ultimo.” Lo ultimo es el nuevo
vaso “hecho conforme al Alfarero le place” (Hebreos 10:1-23).

243




Podemos aplicarla a la institucion de los reyes, y al establecimiento del trono de
David. Los reyes fracasaron (asi como los sacerdotes también fracasaron). El trono fue
quebrado. Pero no esta en los consejos de Dios el remendarlo. La confusion debe seguir
enfrente, mientras que las naciones siguen procurando, estribando, y esforzandose por
encontrar un sistema de gobierno mejor a través de humanos remiendos, reformas o
revoluciones. Pero se acabara — Porque en Su propia aplicacion, El ha dicho “A ruina, a
ruina, a ruina lo reduciré, y esto no sera mas, hasta que venga aquel cuyo es el derecho,
y yo se lo entregaré.” (Ezequiel 21:27. Isaias 32:1). Y, mientras que los reyes fracasan y
se rebelan contra Jehova y contra Su ungido, las dinastias cambian y desaparecen. Asi
continuaran los reyes y los gobiernos mundanos hasta que, en medio de la ruina, suceda
lo que El ha prometido: “Pero yo he puesto mi rey sobre Sion, mi santo monte” (Salmos
2:6).

Podemos aplicar este eterno principio de la casa del Alfarero sobre nuestros
propios cuerpos mortales. Hecho a la imagen de Elohim, capacitado para vivir para
siempre a través del “arbol de la vida,” estos cuerpos humanos se volvieron mortales;
quebrados por la Caida, y quedando sujeto a la muerte a través del pecado. El hombre
puede usar sus medios, improvisar sus artes; y hacer sus remiendos a través de la
medicina; pero no puede verse libre de la declaracion que Dios ha hecho para el
hombre: “estd establecido para los hombres que mueran una sola vez.” (Hebreos 9:27.
Génesis 3:19. Eclesiastés 3:20).

Dios no remendara estos cuerpos quebrados de nuestra humillacién, sino que ha
preparado para su gente “un nuevo” cuerpo. Una “casa no hecha de manos,” “una casa
en los cielos” hecho de nuevo en resurreccion, igual que el propio cuerpo glorioso de
Cristo. (2 Corintios 4:14- 5.2).

Ahora, mientras estemos en ‘“nuestra casa terrestre de este tabernaculo” estamos
“ausentes del Sefior.” Por tanto, es necesario que, con paciencia, esperemos por dicho
dia de resurreccion en el que seremos “transformados en el cuerpo de la humillacion
nuestra para que sea semejante al cuerpo de la gloria suya” (Filipenses 3:20, 21)
Entonces y solo entonces “lo mortal serd absorbido por la vida” (2* Corintios 5:4)

Si alguno se pregunta, “;Como se levantaran los muertos? o ;Con qué cuerpo
saldran?” La respuesta es la que nos llega como un eco de la leccion de la casa del
Alfarero: “Dios les ha dado un cuerpo COMO A EL LE HA PLACIDO HACERLO”
(1* Corintios 15:35, 38). Entonces, y solo entonces “se cumplird lo que esta escrito: La
muerte es sorbida en victoria” (1* Corintios 15:54).

No podiamos haber encontrado una mejor ilustracion acerca de éste importante
Canon que esta de la casa del Alfarero, la cual nos muestra como, después de que
hayamos establecido y distinguido la interpretacion de un pasaje, podemos hacer una o
mas aplicaciones del mismo, siempre y cuando estén en armonia con la ensefianza general
de tola la Palabra de verdad.

244




CANON 11

Los Limites de la Inspiracion

Aunque no tengamos mucho que decir sobre este tema, sin embargo, la
importancia de este Canon es muy grande.

No solamente es el Espiritu de Dios generalmente responsabilizado por los errores
de los traductores y comentadores, sino que hay ademas otras cosas que se le imputan
cuando verdaderamente son afirmaciones que han hecho los hombres, a quienes cabe la
entera responsabilidad solamente.

Las Escrituras contienen registros de conversaciones, y afirmaciones proferidas
por Satanas, por demonios, por los enemigos humanos de Dios, y por sus equivocados y
errantes siervos. Tenemos un registro inspirado de todo lo que se ha dicho y hecho; pero
no podemos decir que todo lo que se haya dicho o hecho dentro de ella fuese inspirado!

A Job y a sus amigos, les dijo Dios categdricamente: “no habéis hablado de mi lo
recto” (Job 42:7, 8. compare con cap.33:12). “Job no habla con sabiduria, y sus palabras
no son con entendimiento” (cap. 35:16). “;Quién es éste (pregunta Dios a Job) que
oscurece el consejo con palabras sin sabiduria? (cap.38:2). ;Podriamos decir que tales
palabras habian sido inspiradas? Claro que no, a menos que distingamos lo que dijo
Dios “poniendo las palabras en las bocas” de los oradores como hizo con la boca de
Balaam. (Numeros 23:5, 16).

Es imprescindible que seamos cuidadosos con todo lo que citemos de la Palabra
de Dios, para que sean verdaderamente Sus Palabras, y para que no le hagamos
responsable por las palabras caidas, errantes, € ignorantes de procedencia humana.

Se trata de saber si el cantico de Débora (Jueces 5) fue inspirado o no: No
decimos que no lo sea, pero, si alguien juzga que si, entonces se tiene que encontrar en
serios apuros para hacer reconciliar sus atributos éticos (los de Débora) con los de
Jehova: Aunque, como ya hemos demostrado, estén perfectamente de acuerdo con la
Dispensacion en las cuales las encontramos.

Hay muchos casos en los que ha reinado la confusién por no tener en cuenta este
Canon de interpretacion; y esfuerzos desesperanzadores se han hecho para poder hacer
encajar nuestras propias presunciones.

Si la excepcion confirma la regla, entonces la verdad del registro Inspirado queda
establecida por una o dos excepciones que se encuentran bien sefialadas por el apostol
Pablo que las registra, no por mandato del Sefor, sino de de si mismo. Y asi, ¢l nos
indica el hecho de que, todos sus demas registros, son de autoridad Divina.

El mismo principio debe ser aplicado con las acciones de los siervos de Dios.

David fue un hombre “conforme al corazéon de Dios,” habiendo sido escogido
como el rey de Dios: pero eso no significa, ni se puede decir, que todos los actos de David
estuvieron de acuerdo a la voluntad de Dios, ni tan siquiera a Su aprobacion; porque
conocemos como fue juzgado por Dios debido a sus pecados y debilidades. La palabra
“corazon” en la citacion anterior tiene que ver con el [lamamiento de Dios y no con la
manera de andar de David.

Lo mismo sucede en el caso del ultimo viaje de Pablo a Jerusalén. Comenzo en
desobediencia, se caracterizo por la hipocresia; y termin6 en desastre (personal).

También Pedro en Antioquia manifest6 la debilidad de la naturaleza humana.

Los siervos de Dios fueron hombres con las mismas pasiones que nosotros
poseemos, ni mas ni menos. Y tenemos un registro inspirado de sus actos y de sus
palabras, que tienen que ser distinguidos y correctamente divididos de las “palabras que

245




el Espiritu Santo ensefia; y de aquellos actos que fueron realizados por directa
Inspiracion.

Vea cuanto malentendido ha sido hecho de las palabras de Maria en Lucas 2:48,
“Tu padre y yo te hemos buscado con angustia.” Estas palabras han sido citadas y
usadas sirviendo de soporte para desmentir el nacimiento Virginal del Sefior Jesus. Son
variados los argumentos que se han hecho explicando las palabras de Maria. Pero no
hay necesidad de todo esto si nos acordamos de que esta no es la primera ocasion en la
que Maria “errd6 con sus labios.” Que fueron equivocadas sus palabras se puede
comprobar en el siguiente versiculo, donde la correccion que le hace el Sefior es muy
significativa y enfatica. Ella dijo “Tu padre y yo te buscamos” (vers.48). Y €l contesta,
“¢No sabiais que en los negocios de mi Padre me es necesario estar?” (vers.49). “Mas
ellos no entendieron las palabras que les hablo.” (vers.50). Pero todos los que no prestan
atencion a este Canon de interpretacion tampoco “entienden lo que dijo”; y no solo lo
entienden equivocadamente, sino que se esfuerzan por mantenerse en el error.

La necesidad de que observemos este Canon todavia se hace mas clara cuando se
trata de las palabras de Satan, y de espiritus diabolicos, y de los enemigos de Dios, tales
como el Faraon, Rabsacés, Herodes, y los Escribas y Fariseos que se opusieron al Sefior
Jesus.

Cuando consideramos las catastrofes que trajeron consigo las dos primeras
mentiras de la Vieja Serpiente, podemos observar la importancia de este Canon. No solo
se infiltraron en la Antigua Teologia estas dos mentiras, sino que, ademas, esas mentiras
son los pilares en las cuales se basa la “Nueva Teologia.”

“Seréis como Dios” (Génesis 3:5).
“Ciertamente no moriréis” (Génesis 3:4).

Estas dos mentiras llevaron a la Caida del hombre; y son todavia las dos grandes
sefiales de su fracasada condicion, pues el hombre caido prefiere alin esas mentiras en
vez de la verdad de Dios.

Cuando se trata de las palabras de terceros, hay el peligro de que las consideremos
y las elevemos al mismo nivel que “las palabras que el Espiritu Santo ensefia.” Las
palabras y expresiones de los hombres tienen que ser todas juzgadas a través de la
Palabra de Dios; por eso es que precisamos de prestar una cuidadosa atencion a este
Canon de interpretacion.

246




CONCLUSION

Todavia tenemos, ahora, solamente tres cosas que decir a modo de conclusion.

1° La primera, de hecho, es absolutamente necesaria, porque es prioritaria a todo
lo demés en conexion con este gran sujeto.

Es algo asumido, desde la primera hasta la Gltima palabra que hemos escrito, que
los lectores han pasado de la muerte a la vida, y que tienen el don Divino de un
“entendimiento” espiritual, sin el cual todo lo que se haya dicho no tendrd ningn
provecho.

Debemos estar capacitados para decir: “Sabemos que el Hijo de Dios ha venido, y
nos ha dado entendimiento, para conocer el que es verdadero; y estamos en el
verdadero, en su Hijo Jesucristo.” (1* Juan 5:20).

No escribimos para convencer a los incrédulos, aunque después Dios se encargue
de dirigir nuestro trabajo con esa finalidad.

No escribimos en defensa de la Biblia, porque no solamente no precisa de nuestra
defensa, sino que, ademas, es ella la que es nuestro “escudo” (Salmos 91:4) y “espada”
(Efesios 6:17), sin la cual estamos de hecho desprotegidos.

Hemos escrito solamente para todos aquellos que “tienen paz con Dios”
(Romanos 5:1), y disfrutan de “la paz de Dios” (Filipenses 4:7), y conocen al “Dios de
Paz” (Romanos 15:33).

Solamente estos tienen el tiempo libre para estar ocupados con Dios.

Solamente los tales pueden “sentarse a los pies del Sefior y escuchar Su Palabra”
(Lucas 10:39).

Todos los demés deben de estar “afanosos con muchos quehaceres,” Precisan
estar ocupados con ellos mismos: o bien como pecadores sobresaliendo en sus pecados,
o bien como penitentes con sus arrepentimientos, 0 como creyentes con su fe, 0 como
santos con su santidad.

A menos que y hasta que conozcamos nuestra plenitud en Cristo (Colosenses
2:10), y “creamos a Dios” cuando declara que “nos hizo aptos para participar de la
herencia de los santos en luz” (Colosenses 1:12), vamos todavia a estar en tal estado de
conciencia, y de corazdn, y de vida que no tendremos ningun tiempo para ocuparnos
con Dios.

En vez de ir por nuestro camino “dandole gracias a Dios” por lo que El ha hecho,
tomaremos la via de entristecernos por lo que nosotros hemos dejado de hacer. Seremos
como David cuando se “sent6 en su casa” y estaba ocupado con lo que ¢l haria para el
Senor. Porque, nunca antes de que aprendamos lo que el Sefior ha hecho y el propdsito
que ha cumplido para nosotros, vamos a estar capacitados, con David, a adentrarnos y
sentarnos en la presencia del Serior (2* Samuel 7:1, 18).

Al principio el pensamiento de David era, “Quien yo soy;” pero después termind
exclamando “; Quién soy yo; Oh Sefior mi Dios?”

247




2° La segunda cosa, que sigue, es, que esta Palabra de Dios es el alimento de la
nueva naturaleza. No hay ninguna otra cosa que pueda sustentarla.

De la misma forma que ocurre con nuestras vidas fisicas, que no puede sustentarse
por si misma, y su sustento tiene que venir de fuera, asi sucede con nuestra vida
espiritual. Su alimento debe provenir de fuera también.

Asi como nosotros no podemos continuar viviendo por nosotros propios en la
esfera natural, tampoco podemos alimentarnos en nosotros mismos en la esfera
espiritual. No podemos seguir viviendo en nuestros propios sentimientos, ni en nuestras
experiencias, ni en el mas dulce de los asuntos que provengan del hombre. Esos asuntos
pueden excitarnos, o avisarnos, o interesarnos, pero no pueden alimentarnos, ni sustentar
nuestra verdadera vida espiritual.

Una solemne verdad que el Sefior Jesus asent6 fue cuando €l propio se compar6 a
si mismo con el alimento, diciendo: “Como me envi6 el Padre viviente, y yo vivo por el
Padre, asimismo el que me come, ¢l también vivirda por mi.” (Juan 6:57). Porque asi
como el alimento tiene que ser comido por uno mismo, y digerido, y asimilado, para
que llegue a ser parte nuestra dentro de nuestra vida, y nos sirva de refuerzo, asi sucede
también con “el pan de vida.”

Esto nos lleva a nuestro tercer y ultimo punto.

Todo estudio de la Biblia debe ser al fin y al cabo individual.

Como sucede con el alimento comun del cuerpo: que otros pueden preparar la
comida y servirla de varias maneras: pueden prepararla de diferentes maneras: pueden
presentarla en “bellos recipientes”: pueden alifiarla, y cortarla, y mismo ponerla en la
boca, como se hace con los nifios; pero, al fin y al cabo, no pueden ir mas alld ni hacer
mas que eso. No pueden masticarla o digerirla por nosotros; no la pueden asimilar por
nosotros; Eso es lo que sucede también con el alimento espiritual de la Palabra de Dios.

A pesar de todo lo que se haya dicho en las paginas que hemos escrito, la gran
necesidad todavia permanece vigente: el trabajo del estudio de la Biblia debe ser, al fin
y al cabo, intensamente personal e individual.

Cada uno debe sacar las referencias por si mismo. Debe sefialar las palabras a
través de todas sus ocurrencias cuando son dadas; debe considerar sus usos; debe leer
los contextos; debe hacer sus propias listas y tablas, y hacer sus calculos por si mismo:
porque solo entonces se puede alimentar de la Palabra y de las palabras, y ser
sustentado, y ser nutrido en si mismo y crezca: Solo asi podra estar capacitado para
decir con Jeremias:

“Fueron halladas tus palabras y yo las comi;
Y tu palabra me fue por gozo y alegria de mi corazon.”

248




249




250




